


الجهاد في الإسلام

دراسة تاريخية فقهية في مسألة الجهاد الابتدائي

تقريرات سماحة العلّمة الشيخ محمّد علي كوشا لِدرس سماحة 
آية الله الشيخ نعمة الله صالحي النجف آبادي في باب الجهاد



الجهاد في الإسلام
دراسة تاريخية فقهية في مسألة الجهاد الابتدائي

تقريرات سماحة العلّمة الشيخ محمّد علي كوشا لِدرس سماحة آية الله الشيخ نعمة الله صالحي 
النجف آبادي في باب الجهاد

آية الله الشيخ نعمة الله صالحي النجف آبادي

ترجمة وتحقيق: حسن الصرّاف

الطبعة الاولى، بيروت/النجف الاشرف، 2025

First Edition, Beirut/Najaf, 2025

____________________________________________________________________________________________

إن جميع الآراء والمعلومات الواردة في هذا الكتاب تعبّر عن رأي كاتبها، ولا تعبّر بالضرورة عن رأي الناشر )المركز(. 

ISBN: 978 - 9922 - 772 - 11 - 0

كانون الأول/ديسمبر 2025

جهة،  أو  مؤسسة  أو  شخص  لأي  يحق  ولا  للناشر،  محفوظة  النشر  حقوق  جميع   ©
نقل  أو واسطة من وسائط  بأي شكل  نقله،  أو  منه،  أو جزء  الكتاب،  إصدار هذا  إعادة 

أو  التسجيل  أو  النسخ  ذلك  في  بما  ميكانيكية،  أو  إلكترونية  أكانت  سواء  المعلومات، 

التخزين والاسترجاع، دون إذن خطي من أصحاب الحقوق.



آية الله الشيخ نعمة الله صالحي النجف آبادي

الجهاد في الإسلام
دراسة تاريخية فقهية في مسألة الجهاد الابتدائي

تقريرات سماحة العلّمة الشيخ محمّد علي كوشا لِدرس سماحة آية 

الله الشيخ نعمة الله صالحي النجف آبادي في باب الجهاد

ترجمة وتحقيق

حسن الصرّاف





5  رسهالف

الفهرس

11��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� مقدمة المركز
مقدّمة المترجم���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������15
تمهيد: آية الله الشيخ نعمة الله صالحي نجف آبادي )1923-2006( سيرته ومؤلفّاته��17
من »نجف آباد« إلى »قم«�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������18
نضاله السياسي�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������21
منهج سماحة الأستاذ صالحي في البحث والتحقيق���������������������������������������������������������������������������������������27
مجموعة آثار آية الله صالحي������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������32
32������������������������������������������������������������������������������������ً أولاً: الآثار المطبوعة، والتي تشمل سبعة عشر كتابا
ثانياً: الآثار المخطوطة وغير المطبوعة، والتي تشمل الآتي أربعة أقسام������������������������47
ثالثاً: أشرطة التسجيل الصوتي لدروس خارج الفقه والرجال والتفسير���������������������������������50
مقدّمة المؤلفّ�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������53
الفصل الأوّل: هل الأصل هو الحرب أم السِلم؟������������������������������������������������������������������������������������������������������������57
السِلمُ طبيعةٌ رئيسةٌ في المجتمعات���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������59
الإحسانُ إلى الكافرين����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������59
آيات الحرب والجهاد���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������60
الفئة الأولى: الآيات المقيَّدة�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������60
الفتنة لغةً����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������64
حمل المطلقات على المقيدّات������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������70
71��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� الفئة الثانية: الآيات المطْلقَة
حروب النَّبيّ صلىّ الله عليه وآله وسلمّ كانت دفاعيةّ�������������������������������������������������������������������������������71
72������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ د عبده رأي الشيخ محمَّ
لامِ دَيدَنُ رسَولُ الله صلىّ الله عليه وآله وسلمّ وَسيرته����������������������������������������������72 حِفظُ السَّ
74��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� لمِْ ندِاءُ الفِطرة عوةُ إلِى السِّ الدَّ
وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  الله  رسول  وسيرة  الكريم  القرآن  ضوء  في  الفقهاء  آراء  نقد 
وسلَّمَ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������74



الجهاد في الإسلام6

عبارة الإمام الشافعي )150-204هـ(�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������75
77������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ عبارة ابن الهمام الحنفي )790-861هـ(
عبارة الشيخ الطوسي )385-460هـ(�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������79
80���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� عبارة ابن إدريس )543-598هـ(
عبارة العَلّمة الحليّ )648-726هـ(���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������81
عبارة الشهيد الثاني، ]زين الدين العاملي[ )911-965هـ(��������������������������������������������������������������������82
د حسن النجفي الأصفهاني )1202-1266هـ([�82 عبارة صاحب الجواهر، ]الشيخ محمَّ
83������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ الدعوةُ إلى الدين بقوّة السلاح!
الدعوة المعقولة في ساحة الجهاد����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������84
لام إلى اليمََن كان إرشاديًّا�������������������������������������������������������������������������������������85 سَفَرُ الإمام عليّ عليهِ السَّ
86��������������������������������������������������������������� استدلال العَلّمة محمّد حسين الطباطبائي )1904-1981م(
ردّ الفقهاء����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������90
الجهاد المشروط بأمر الإمام المعصوم�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������92
منشأ هذه الفكرة������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������93
94������������������������������������������������������������������������� اللبَس في المطابقة بين الإمام العادل والإمام المعصوم
الردّ على ما قيل في إذاعة صوت أمريكا����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������95
96������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� الغارات المباغتة على الكفّار ابتداءً
فتوى ابن الهمام الحنفي���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������97
فتوى الشيخ الطوسي�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������97
فتوى العَلّمة الحليّ�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������97
فتوى الشهيد الثاني������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������98
فتوى صاحب )الجواهر(����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������98
ما يثير العَجَب في هذا الصدد ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������100
الصورة التي يرسمها العَلّمةُ الحليّ عن النَّبي الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّم101�َ
هل تعَرَّضَ أهلُ الطائف للِإبِادةِ الجماعية؟������������������������������������������������������������������������������������������������������������102
105������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� لم يُقتلَ أحدٌ مِن الكفّار بالمنجنيق 
وجوب الحرب الابتدائية مرةّ واحدة في كلّ عام�������������������������������������������������������������������������������������������106
فتوى الإمام الشافعيّ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������107
فتوى الشيخ الطوسي���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������109
110������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� فتوى المحقق الحليّ )602-676هـ(



7  رسهالف

110����������������������������������������������������������������������������������������� فتوى العلّمة ]ابن المطهر[ الحليّ )648-726ه(
فتوى الشهيدَين�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������112
113���������������������������������������������������������������������������������������������������� فتوى المحقق الثاني ]الكركي[ )870-940ه(
فتوى صاحب )جواهر الكلام(���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������113
لزوم عدول الفقهاء عن هذه الفتوى������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������114
115����������������������������������������������� لام سبب التهديد العسكري الذي وجهه النَّبيُّ سليمان عليهِ السَّ
فردٌ واحدٌ لمواجهة عشرة أفراد، وفردٌ واحدٌ لمواجهة فردَين���������������������������������������������������������118
النهج الذي سلكه المفسّرون�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������120
القول بنسخ الآية 65 مِن سورة الأنفال لا يُعتدَّ به���������������������������������������������������������������������������������������120
ما المراد مِن الجملة الخبرية؟�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������121
اللوازم غير المطلوبة المترتبة على هذا القول��������������������������������������������������������������������������������������������������124
استناد الشافعيّ إلى الرأي المنقول عن ابن عباّس��������������������������������������������������������������������������������������124
تشريعٌ يُهدد وجودَ الأمّة المسلمِة�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������126
تعيين عدد أفراد العدوّ غير ممكن����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������128
الفصل الثاني: جهاد البُغاة���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������131
مَطالبٌ حول آية »البغاة«�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������131
تعريف الفقهاء لـِ»البُغاة«�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������137
1. تعريف »البُغاة« في الفقه الحنبلي������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������137
2. تعريف البغاة في الفقه الحنفي���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������138
3. تعريف »البُغاة« في الفقه المالكيّ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������139
4. تعريف »البُغاة« في الفقه الشافعي����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������139
5. تعريف »البُغاة« في الفقه الشيعي�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������140
سؤالان عِلمياّن معروضان على الفقهاء������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������141
أقوال الفقهاء بناءً على الفرض المحال�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������143
تبرير عمل الناكثين والقاسطين���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������145
الاختلاف في شرط »البغَي«��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������146
148��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� هل يجوز الخروج على الإمام الجائر؟
150�������������������������������� حديث رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في مقابل رأي الفقهاء
هل »البُغاة« يضمنون ما أتُلف من نفوس وأموال؟������������������������������������������������������������������������������������151
لزوم المناظرة مع »البُغاة« قبل خوض الحرب��������������������������������������������������������������������������������������������������155



الجهاد في الإسلام8

الفصل الثالث: أسرى الحرب����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������159
تحرير الأسرى بإحسان أو بفدية�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������159
قول أصحاب الرأي في الأسرى�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������161
أخذ الفدية ]الفداء[ لم يكن محظوراً����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������162
نقد رأي المفسّرين���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������163
مناقشة المطلب الأول������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������165
المنشأ الأول لهذا القول�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������165
رأيُ ابن جرير الطبريّ�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������167
رأي الشّيخ الطوسيّ��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������168
المعنى الصحيح للِآية 67 مِن سورة الأنفال�����������������������������������������������������������������������������������������������������������168
البُعد الاقتصادي في القبض على الأسير���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������169
دفوعهم عن موقف النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ������������������������������������������������������������������������������170
دفاع أبي عليّ الجُبائي�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������171
دفاع صاحب المنار���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������172
إشكال الألوسي���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������173
الدفاع عن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ضمن حديث يرَوي بكائه���������������������������173
دفاعٌ آخر بوضعِ حديث آخر�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������174
استناد الشيخ الطوسيّ إلى هذا الحديث������������������������������������������������������������������������������������������������������������������176
دِفاعٌ آخَر بوَِضعِ الحديث���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������177
وجه العلاقة بين هذا الحديث والآية 165 مِن سورة آل عمران������������������������������������������������178
179��������������������������������������������������������������������������������������������������������� إفرازات الفكرة السائدة حول إبادة الأسرى!
لام�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������180 تاريخٌ مُبتدَعٌ للِأنبياء عليهِم السَّ
هل إبادة الأسرى تؤدّي إلى تعزيز الدين؟��������������������������������������������������������������������������������������������������������������180
181�������������������������������������������������������������������������������������������������������������� الآية 67 مِن سورة الأنفال لا تتضمّن عتاباً
مناقشة المطلب الثاني���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������183
السلطةُ في حدّها الأدنى أو بالحدّ الأعلى؟�����������������������������������������������������������������������������������������������������������186
مناقشة المطلب الثالث��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������187
مناقشة المطلب الرابع����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������188
مناقشة المطلب الخامس���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������195
مناقشة المطلب السادس���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������196



9  رسهالف

إبادة الأسرى الذين يُقبضَ عليهم قبل انتهاء الحرب����������������������������������������������������������������������������������198
مناقشة في سند هذا الحديث������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������199
نماذج من أحاديث طلحة بن زيد الموضوعة����������������������������������������������������������������������������������������������������200
مراجعة لسِند الحديث�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������201
الفتوى المستندة إلى حديث طلحة بن زيد��������������������������������������������������������������������������������������������������������204
البحث حول الإجماع�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������205
206������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� البحث حول الأخبار
اتبّاع الفقهاء للِشيخ الطوسيّ�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������207
ما المراد مِن تقضّي الحرب؟������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������210
هذه الفتوى مبنيةٌّ على التسامح������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������210
تسامح ابن حمزة وابن إدريس�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������212
تسامح العَلّمة الحليّ���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������213
ما سبب هذا التسامح؟����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������214
الفقهاء السنةّ يرفضون هذه الفتوى���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������215
الشُهرةُ لا تجبر ضعف السند����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������215
ليس ثمّة سوابق تاريخية وفقهية لمحتوى حديث طلحة بن زيد������������������������������������������216
مَشهدٌ لسِاحةِ حَرب��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������217
الفصل الرابع: غنائم الحرب������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������221
ما الغَنيمة؟��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������221
ما الأنفال؟�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������221
ما الفَيء؟�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������222
222��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� دفع الوهم
رأيُ الكُليَنيّ في الفَيء�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������223
مَن يمتلك غنائم الحرب؟���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������225
225������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ سبب نزول الآية
مدلول آية الأنفال�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������226
ما المراد من كون الأنفال لله؟������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������227
هل آية الغَنيمة نسخت آية الأنفال؟������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������228
آية الخمس وإيهام التناسب�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������233
بمن يتعلقّ الخُمس؟�����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������241



الجهاد في الإسلام10

آيةُ الأنَفالِ تُفَسّرُ آيةَ الفَيء���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������244
ضرورة عدم تداول الفَيء بين الأغنياء��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������245
تقسيم الخمس على ستةّ أسهم أو خمسة��������������������������������������������������������������������������������������������������������������248
250��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� تقسيم الخمس في الفقه السنيّ 
مصرف الخمس في غير المصارف المذكورة في متن الآية���������������������������������������������������������������255
257�������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������� ﴿ذي القُربى﴾ بمعنى الإمِام!
مَن هو مخاطَب آية الخمس؟��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������263
ازدواجيةٌ في ]تفسير[ آية الخمس ����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������266
الإشكال الفقهيّ في خُمس المعادن والغوص والكنز��������������������������������������������������������������������������������267
268������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������ الفرق بين الغوّاص والصياّد؟
عدّوا الخمسَ مُلكًا شخصياً للإمام����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������270
خمسةُ أقوال في »ذي القُربى«���������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������279
التعارض في أقوال الشيخ الطوسيّ������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������286
الصدقات أوساخ الناّس!��������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������287
كيف تسرَّبتَ هذه الفكرةُ إلى روايات الشيعة؟���������������������������������������������������������������������������������������������296
الخلفاء العباّسيون في هالةٍ من القداسة������������������������������������������������������������������������������������������������������������������299
المصادر����������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������303
313������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������������)R.C.D(:مركز الرافدين للحوار



11  ركزمة الممقد

مقدمة المركز

التي  الاسلامية  والفكرية  السياسية  الدراسات   RCDللحوار الرافدين  مركز  يواكب 

تعتمدها  التي  المختلفة  المباني  بفعل  وذلك  الأخيرة،  العقود  في  أهميتها  تزداد  أخذت 

والذي  وأنواعه  وأحكامه  الجهاد  منها  عدة،  موضوعات  في  المعاصرة  والتيارات  المدارس 

يعُد من أكثرها خطورة، لما له من تأثيرات بالغة على واقع المسلمين اليوم، بحيث تحرص 

المفهوم والعمل بحُكمه  المعاصرة على عدم استخدام هذا  الشيعية  الدينية  المرجعيات 

إلا في الأوقات الأشد حرجاً، حين تتعرض حياة الناس لمحنة شديدة وعند غياب الوسائل 

الدفاعية التقليدية التي تعُتمد في حماية المجتمع والدفاع عنه.

ومن الأمثلة البارزة على ذلك، استناد المرجعية الدينية العليا في النجف الاشرف في 

العقد الأخير إلى موضوع »الجهاد الكفائي« لمواجهة تنظيم داعش الإرهابي، الذي اجتاح 

الناس ومدنهم  البلاد، وما شكّله من تهديدات جسيمة على حياة  مدناً في شمال وغرب 

أرض  تحرير  أجل  من  الكفائي«  »الدفاع  فتوى  المرجعية  أطلقت  هنا  ومن  ومقدساتهم. 

العراق من دنس تلك التنظيمات الإرهابية، مؤكدة على وجوب الدفاع المشروع عن الوطن 

هذه  مثل  ونشر  ترجمة  تكتسب  ذلك،  ضوء  وفي  استثنائية.  ظروف  في  العراقية  والأمة 

الدراسات التاريخية والفقهية أهمية خاصة، لا سيما إنها صادرة عن فقهاء معتبرين مثل آية 

الله الشيخ نعمة الله صالحي نجف آبادي، وقد ترُجم من قبل باحث مختصّ في الدراسات 

الإيرانية. 

حاول المؤلف بجدية استعادة الرؤية الإسلامية الأصيلة، ومواكبة تحديات العصر من 

خلال التفاعل مع قضايا حيوية كبرى، في مقدمتها موضوع الجهاد الذي يشغل حيزاً واسعًا 

من النقاشات الفكرية والفقهية في الوقت الراهن، ويتعرضّ لمحاولات تشويه منظمّة كما 

الكاتب  عالجه  حين  في  الإرهابية،  والجماعات  الجهادية  السلفية  التنظيمات  ذلك  تفعل 

بأسلوب علمي محكم، يوازن بين الاستنارة بالتراث من جهة، ومتطلبات العصر الحديث 

من جهةٍ أخرى، بالشكل الذي يليق بالدراسات المتعمقة في الفكر الإسلامي عمومًا، والفكر 

الشيعي على نحو الخصوص.



الجهاد في الإسلام12

إن الجهاد، في مدلولاته الفقهية في الحوزة النجفية المعاصرة كما هو الحال في حوزة قم 

في ايران، لا يخُتزل في مجرد فعل عسكري أو قتال عابر، بل يمثل في جوهره فرضًا مقدسًا 

هدفه الحفاظ على كرامة الإنسان وأمن المجتمع ورفعة الدين، مع ضرورة الفصل الحاسم 

بين الجهاد الابتدائي والجهاد الدفاعي، حيث يرُسم الخط الفاصل بين مبادئ السِلم التي تنهل 

من روح القرآن الكريم وسيرة النبي الأعظم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، والواقع السياسي الذي 

يفرضه الموقف الفعلي للأمة بين الطغيان والعدوان.

المفهوم  بيد  تأخذ  معتدلة  رؤية  إلى  ماسة  بحاجة  اليوم  الإسلامي  المجتمع  أن  والواقع 

السلم  وتعزز  الإنسان،  حقوق  تحترم  رؤية  والتطرف،  التحريف  عن  بعيدًا  للجهاد  الحقيقي 

الاجتماعي، وتعيد بناء الوعي الإسلامي في ضوء متطلبات العصر وحراكه السياسي والاجتماعي، 

وهذا هو الفراغ العلمي والفكري الذي يكشف عنه هذا الكتاب، ويقُدم بدلاً عنه دراسة فقهية 

تاريخية متقنة غير مسبوقة، تغوص في مضامين الجهاد من خلال منظار النصوص الشرعية 

ومناقشتها بحنكة ودقة عاليتين في ضوء تفسير الآيات الكريمة والاحاديث الشريفة والروايات 

في  الفقه  على  التي طغت  السياسية  والتوجهات  الفتاوى  تفكيك  مع  المتشابكة،  التاريخية 

القواعد الاسلامية  إلى رؤية وسطية تستوعب  الحاجة  التاريخ الإسلامي. وتبرز  بعض مراحل 

وتطورات الفكر الحديث، وتراعي حقوق الإنسان التي تشكّل اليوم مرجعًا لا يمكن تجاهله 

في فهم أية نصوص دينية تتعلق بالحرب والسلام. فالوقائع المعاصرة والتغيرات الجذرية التي 

يشهدها العالم تجعل من الضروري إعادة قراءة النصوص الفقهية والتاريخية في ضوء هذه 

المبادئ، دون المساس بجوهر الدين وأصالة تعاليمه.

تأتي ترجمة ونشر هذا الكتاب من قبل مركز الرافدين للحوارRCD، ليس فقط لتغطية 

فراغ معرفي واضح في المكتبة الإسلامية، وإنما ليقدم قراءة نقدية مقارنة، تستند إلى آراء 

أعمدة الفقه في العالم الاسلامي عموماً والشيعي خصوصاً، وتسبر أغوار النصوص مع مراعاة 

مستنير،   إطار  في  الجهاد  لفهم  جادة  محاولة  في  الراهنة،  والاجتماعية  السياسية  الظروف 

يوازن بين النص الحاكم، وبين العدالة والرحمة.

ويتجلى ذلك في فصول هذا الكتاب التي تبدأ بتحليل ومقدمة عن سيرة صاحب الكتاب 

آية الله الشيخ صالحي نجف آبادي ومراحل حياته العلمية والسياسية، ومن ثم ينتقل الكتاب 

في الفصل الأول الى مناقشة أسئلة جوهرية منها: هل الأصل في الحاجة هو الحرب أم السلم؟ 

حيث يسلط الضوء على الأصل الفطري للسلم كطبيعة إنسانية، ويعيد قراءة الآيات القرآنية 

التي تناولت الجهاد والحرب بتمييز دقيق بين المقيِّدة منها والمطلقة، ويراجع فتاوى كبار 



13  ركزمة الممقد

الفقهاء، كالشريف المرتضى والشيخ الكليني والشيخ الطوسي والمحقق الحلي والعلامة الحلي 

نقد  الاخرى، مع  المذاهب  المذهب وحتى من  أساطين  الجواهر وغيرهم من  إلى صاحب 

معمّق للرؤى السائدة، خاصة حول الجهاد الابتدائي. والفصل الثاني يعالج جهاد البُغاة، حيث 

المتعددة للبغاة في المذاهب الإسلامية، ويضع تساؤلات فلسفية وفقهية  التعريفات  يحُلل 

حول مدى جواز الخروج على الإمام الظالم، مشيراً إلى أهمية التوازن بين الالتزام بالسلطة 

الشرعية وضرورة مقاومة الظلم، ويدعو إلى ضرورة الحوار والمناظرة قبل خوض الحرب، مما 

يعكس رؤية حضارية قائمة على الحكمة والعقلانية.

يتناول الفصل الثالث قضية أسرى الحرب، ويكشف الجوانب الإنسانية التي أكدها الفقه 

الاسلامي، من خلال نقد مفهوم »إبادة« الأسرى الذي هو مبتدع تاريخياً، ويؤكد على القواعد 

عمق  تبيّن  مستفيضة  دراسة  إجراء  مع  الفدية،  أو  بالرحمة  تحريرهم  تفرض  التي  الشرعية 

التسامح والتعامل الأخلاقي في النزاعات. أما الفصل الرابع، فيتعمق في موضوع غنائم الحرب، 

ويشرح الفروق بين الأنفال والفيء والخُمس، مع مراجعة نقدية لتطبيقات تاريخية اجتهدت 

على غير الأصل الشرعي، مما أدى إلى تعقيدات سياسية واقتصادية أثرّت على وحدة الأمة 

وقيام العدالة، ليقدّم قراءة فقهية تنطلق من مقاصد الشرع في تحقيق المصلحة العامة.

ختاماً يؤكد مركز الرافدين للحوارRCD على أن فهم موضوع الجهاد وفق رؤية متوازنة 

ومستندة إلى الأدلة هو ضرورة لا غنى عنها لتعزيز الأمن الفكري والاجتماعي في المجتمعات 

الإسلامية، ولبناء جسور التفاهم مع العالم بأسره، لأن الإسلام دين السلام والرحمة والعدل، 

ومن هنا تنبع مسؤوليتنا جميعًا في عرض رؤية واضحة تعيد الاعتبار إلى هذا المفهوم العظيم 

بما يخدم مصالح الأمة ويحقق السلم العالمي. كما لا يخفى على القارئ أن المكتبة الإسلامية 

بحاجة إلى دراسة استقصائية شاملة تجمع بين التحليل الفقهي، والتاريخي، واللغوي بشكل 

متكامل، خصوصًا فيما يتعلق بمسائل الجهاد الابتدائي. وهذا ما يجعل هذا الكتاب ضرورة 

معرفية وعلمية تفتح آفاقاً جديدة للباحثين والمهتمين وطلبة العلوم الشرعية على حدٍ سواء.





15 مة المقدّم  مترج

مقدّمة المترجم

قد يكون انتشار التنظيمات الجهادية-الإرهابية في العقود الأخيرة وتحوّلها إلى أحد أهم 

الأزمات الأمنية والاجتماعية والتنموية في العالم العربي والإسلامي خير دليل ومُبرر لإعادة 

اجتهادي  منظور  من  الفقهية  الآراء  وتمحيص  الإسلامي  الفقه  في  »الجهاد«  موضوع  دراسة 

جديد. ولعلّ النظر إلى الموضوع المذكور من هذه الزاوية يبُرّز أهمية هذا الكتاب ولا يجعله 

مقتصراً على فئة محدودة من القراّء والمتخصصين في الفقه الإسلامي.

تناول  أهمية  حول  التفاصيل  من  مزيد  إلى  مقدّمته  في  للحوار  الرافدين  مركز  تطَرقّ 

هذا الموضوع في وقتنا الراهن وعن أهمية الكتاب، ولا أروم إعادة ذلك في هذه المقدّمة 

ثمة  ليس  كوشا«  علي  محمد  »الشيخ  الكتاب:  مؤلفّ  تلميذ  مقدّمة  وجود  فمع  المقتضبة، 

حاجة للِحديث عن مكانة المؤلفّ ومنزلته في الأوساط الفقهية والدينية في إيران. فضلاً عن 

ذلك فإن القارئ العربي عَرفََ المؤلفَّ الشيخ الصالحي النجف آبادي من خلال كتابه »الشهيد 

الخالد« الذي ترُجِمَ للِعربية في السنوات الأخيرة، وهذا هو الكتاب الثاني الذي يتُرجَم له، 

والذي لا يقلّ أهمية عن الكتاب السابق بحسب بعض القراء والمتخصصين.

وفيما يرتبط بترجمة مادّة الكتاب فإن عملي لم يقتصر على ترجمة النص الفارسي، بل 

حرصت على استقصاء كافة النصوص العربية المقتبَسة من مصادرها، لأنَّ المؤلفَّ في معظم 

مواضع الاقتباس نقل النصوص المقتبَسة مترجمةً للِفارسية ومن دون ذكر الأصل العربي. فضلاً 

عن أن غالب الهوامش في الأصل الفارسي للِكتاب لا تذكر سنةَ النشر أو لا تذكر الناشر. ولذا 

المحققة والمعتبرة، مع  الطبعات  المقتبَسة ومن  العربية للنصوص  اعتنيتُ بتخريج الأصول 

الإشارة إلى تفاصيل المصدر، وإعداد قائمة بالمصادر التي افتقر إليها الأصل الفارسي للكتاب. 

وفي بضعة مواضع من الكتاب وضعتُ هوامش توضيحية لمن يروم مزيداً من التفاصيل.

ولا بدّ لي في هذه المقدمة أن أزجي الشكر لثلاثة من الأساتذة الأفاضل الذين كان لهم 

دور طيبّ في طباعة ونشر ترجمة هذا الكتاب: فكلّ الشكر والامتنان لسماحة الشيخ »محمّد 

إذ  آبادي،  النجف  الصالحي  الشيخ  لمؤلفات  والقانوني  الشرعي  الوصي  بوصفه  كوشا«  علي 

تفضّل بمنح حقوق الترجمة للناشر وزودني بمادة مفصّلة حول سيرة المؤلف ومنزلته العِلمية 



الجهاد في الإسلام16

وسائر أعماله، وقد ترجمتُ هذه المادة وأدرجتها في مقدّمة هذا الكتاب. والشكر موصول 

للِصديق الفاضل الشيخ مجيد الزماني الذي كان له الدور الأكبر في التواصل مع ورثة المؤلفّ 

والشيخ كوشا. وكلّ الشكر والامتنان لأخي العزيز الأستاذ الدكتور أسعد كاظم شبيب مدير مركز 

الرافدين للحوار الذي كتب مقدمة المركز ورحّب بترجمة الكتاب ودعم مقترح نشره.

وفي الختام أرجو أن تحظى الترجمة العربية لهذا الكتاب باهتمام القراّء المتخصصين في 

الدراسات الإسلامية في العالم العربي وأن تمثلّ خطوةً ناجعة في مسار تجديد الفكر الديني.

حسن الصرّاف

النجف الأشرف – تشرين الثاني/ نوفمبر 2025



17 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

تمهيد

آية الله الشيخ نعمة الله صالحي نجف آبادي )2006-1923(

سيرته ومؤلّفاته

بقلم الشيخ محمّد علي كوشا )))

ترجمة: حسن الصرّاف

تعود بداية معرفتي بالأستاذ الفذّ والمحقق المتبحّر المرحوم »آية الله الحاج الشيخ نعمة 

الله صالحي النجف آبادي« إلى مطالعة أحد مؤلفاته. بعد إنهاء دراستي في مرحلة الثانوية 

وبعد أن اطلعتُ بنحو شامل على كافة جوانب الحياة الحوزوية وظروف طالب العلوم الدينية 

غادرتُ مسقط رأسي، مدينة بيجار غروس بمحافظة كردستان ]الإيرانية[، متجهًا إلى مدينة قم 

الدينية. وبعد نزولي في حُجرةٍ بإحدى المدارس الدينية شرعتُ بدروس الحوزة؛ وفي الفترة 

الدراسية تعرفتُ صدفةً على  للِكتب غير  أثناء مطالعتي  الحوزوية وفي  الدراسة  الأولى من 

كتاب )الشهيد الخالد(. بعد مطالعتي هذا العمل المثير للِنقاشِ والسجال، أدّى بي الفضول 

حول معرفة المزيد عن تفاصيل هذا السجال إلى دار مؤلفِّه.

في لقائنا الأوّل، وبعد السّلام والتحيّة، سألني عن اسمي وعن هدفي من الالتحاق بالحوزة 

العِلميّة، ثمّ قال: ما هي صيغة مفردة »كوشا« في اللغة الفارسية؟ قلت: صفةٌ فاعلية. ثمّ أردف 

القول  ببديهتي وصراحتي في  أعُجِبَ كثيراً  أسئلته.  أيضًا أجبت عن  بأسئلةٍ أخرى، وأنا  ذلك 

بَ بي بحفاوة وأخذ يشجّعني. وجديتّي، ورحَّ

الشيخ محمّد علي كوشا )ولد 21 آذار/مارس 1952(، أستاذ في حوزة قم العِلميّة. نال درجة الاجتهاد من لدن  	(((
أستاذيَه: الشيخ نعمة الله الصالحي النجف آبادي والشيخ حسين علي المنتظري. لازمََ أستاذهَ الشيخ النجف 
آبادي لأكثر من ثلاثين عامًا، وبحسب وصية الشيخ النجف آبادي يمثلّ الشيخ كوشا وصيّه الشرعي والقانوني 
لطباعة ونشر آثاره ومؤلفاته. يعُرفَ الشيخ كوشا في الأوساط العِلميّة والثقافية الإيرانية بِترجمتِه المتقنة 

للِقرآن الكريم إلى اللغة الفارسية، وقد صدر له نحو أربعين عملً تحقيقيًا، وأكثر من ثلاثمئة مقال بحثي.



الجهاد في الإسلام18

إليه وأقضي في محضره  أذهب  الحوزوية-  -إلى جانب دروسي  أخذتُ  اللقاء  منذ ذلك 

ساعات عدّة في الأسبوع، وكان يجيب عن أسئلتي المختلفة حول القضايا العقائدية والتفسيرية 

والتاريخية والاجتماعية بعنايةٍ ودقةّ فائقة.

كان الشعور بالبهجة والسعادة الذي تثيره أجوبتهُ في روحي لا يوصَف. لقد بلغ حماسي 

واندفاعي إلى درجةٍ كنت أقطع المسافةَ الطويلةَ نسبياً بين محلّ إقامتي ودار الأستاذ مشيًا 

على الأقدام ومن دون أن أشعر بأيّ إرهاق وتعب، وكنتُ في طول الطريق أتأمّل في إجاباته 

وأحُللها، وأحمد اللهَ تعالى لتِوفيقي للِحضور عند مثل هذا العالم الحاذق والخلوق الذي كان 

بيانه يفصح عن رصانته وتبحّره في الرؤية العِلميةّ.

بعد إكمال مرحلة المقدّمات وسائر الدروس الحوزوية في مرحلة السطوح التي تزامنت 

الفقه  دروس  في  صالحي  الأستاذ  تلاميذ  بحلقة  رسميًا  التحقتُ  الإسلامية  الثورة  انتصار  مع 

الفقيه«  »ولاية  في  الاستدلالية  المباحث  كانت  وقد  البلاغة.  ونهج  الرجال  وعلم  والتفسير 

المعروفة  دروسه  جملة  من  الرجالية«  و»الفوائد  الإسلامي«  و»الجهاد  والأنفال«  و»الخمس 

واللافتة في تلك الفترة.

لم تقتصر الإفادةُ العِلميّة من محضره على حضوري في مجلس درسه، بل كنت أفيد منه 

بنحو أكبر وأكثر خلال اللقاءات الخاصة مع سماحته نتيجة للِتزاور الأسري الذي كان يجري في 

بيتي أو في بيت سماحة الأستاذ.

الفائدة التي كنت أنالها من دروس ذلك الراسخ في العلم، والمباهج التي كنت أشعر بها 

عند الحضور في دروسه المعمّقة، لم أجد نظيراً لها إلا في دروس خارج الفقه لسماحة آية 

الله العظمى الشيخ المنتظري )2009-1922(.

لقد كنت بين الفينة والأخرى أسأله في جلساتنا الخاصة عن ماضي حياته، وعن عقبات 

البحث  وأساليب  سبل  وعن  والنافعين  المؤثرّين  الأساتذة  من  الإفادة  وسبل  الدراسة  فترة 

والتحقيق، وكان يروي لي من ذكرياته مَلاحظ ملهِمة ونافعة جدًا. أرجو في هذه المقدّمة أن 

أستعرض بعضًا منها.

من »نجف آباد« إلى »قم«

يرى علماء النفس أنَّ شخصيةَ أيّ إنسان تتأثر بثلاثة عوامل: الوراثة والبيئة والتربية.

وُلدَِ الأستاذ صالحي؛ بمدينة »نجف آباد« في محافظة أصفهان عام 1923 من أبويين تقيين 

وفي أسرةٍ معروفة لدى الجميع بالطهُر والنقاء. وقد نشأ ودخل معترك الحياة في عائلةٍ صالحة 



19 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

والأتقياء  الأفذاذ  العلماء  تعاليم  مِن  والمستلهَمة  الخالصة  الإسلامية  بالأفكار  وملمّة  ومُجِدّة 

وفي بيئةٍ علمية عُرفِتَ منذ عهد العالم المتبحّر المرحوم الشيخ بهاء الدين العاملي )953-

العِلم«  بـ»دار  الراهن  لتِظلّ معروفة حتىّ وقتنا  آباد«،  الذي صَمم مدينة »نجف  1013هـ( 

و»دار المؤمنين«.

وفي مثل هذه البيئة من الطبيعي أن تكون القيم الإسلامية والإنسانية والجوانب الروحية 

هي السائدة على كلّ شيء. ومِن ثمَّ ستكون الظروف أكثر تلاؤمًا لنشوء عالم موهوب مثل 

الشيخ صالحي، إذ ستوصله إلى السموّ والتكامل الوجودي وتجعل منه شخصًا مبرّزاً ومؤثرّاً.

أمضى الشيخ نعمة الله فترة طفولته وبدايات شبابه في تلك المدينة، ولما بلغ الخامسة 

عشرة من عمره وبينما كان متزوّدًا بالقيم الروحية التي استلهمها من بيئته الأسرية والاجتماعية 

تكوّن  حيث  المدينة،  تلك  في  العِلميّة  بالحوزة  ليلتحق  أصفهان  إلى  آباد  نجف  مِن  ذهب 

العامل الثالث في نشوء شخصيته التي تأثرّت بهَدي أساتذةٍ واعين ومشفقين.

التحق في الحوزة بحلقة دروس الأعمدة العِلمية في حوزة أصفهان آنذاك، وأفاد كثيراً من 

الحوزوية  العلوم  أرباب  يخفى عن  )1875-1975(، وقد لا  أرباب«  آقا رحيم  الحاج  الله  »آية 

تجديده الفقهي وسعة صدره وأفقه الرحب وورعه وتقواه. كان أستاذنا الشيخ صالحي؛ يستذكر 

كثيراً ذلك الفقيه الفذ بإجلال وإكبار ويشُيد به وبآرائه الفقهية والاجتماعية. وقد كان الشيخ رحيم 

أرباب؛ يعتقد بوجوب صلاة الجمعة وجوباً تعيينيًا ويؤكّد ضرورة إقامتها، وكان في خطب صلاة 

الجمعة يرشد النّاس ويعظهم، ويعرض عليهم بدقةّ وإتقان حقائق خالصة من القرآن والسنة.

ا بالحكمة، ويسعى إلى تطبيق الحكمة النظرية، ويبُينّ  وقد كان الشيخ أرباب فقيهاً ملمًّ

في خطب صلاة الجمعة وبطريقة واضحة تمامًا القضايا العقائدية والنصائح المستلهَمة من 

أفكار  كانت  وبهذا  لام.  السَّ عليهِم  الأطهار  بيته  وأهل  وآله وسلمّ  عليه  الله  النبيّ صلىّ  سنّة 

»الشيخ رحيم أرباب« الخالصة مؤثرّةً في تكوين الشخصية العِلمية لأستاذنا الشيخ صالحي، إذ 

أمدّته بمواهب في الفقاهة والدراسات القرآنية.

العالم الجليل الآخر الذي كان له دور كبير في تنشئته هو خاله المرحوم »آية الله الشيخ 

المبرّزين في  الأساتذة  كان من  الذي  )1287-1384هـ(  آبادي«  النجف  العالمِ  محمّد حسن 

حوزة أصفهان يومذاك، ومَثَّلَ قدوّة مثالية في العِلم والعقيدة للِمرحوم صالحي. وقد حدّثني 

لام، وحكى  في مراّت عدّة عن مقامه العِلمي وعن ورعه وحُبّه الوافر لسِيّد الشهداء عليهِ السَّ

لام لما ألمَّ به المرض، إذ شُفي بعد أن تناول  لي قصّة استشفائه بتربة الإمام الحسين عليهِ السَّ

شيئاً من تلك التربة الطاهرة.



الجهاد في الإسلام20

فضلً عن هؤلاء كان سماحة الأستاذ يذكر بإجلال وإكبار أستاذه المرحوم »الميرزا علي آقا 

الشيرازي« )1877-1955م(، فبورعه وتقواه وبزهده وخلوصه وصدقه ترك أثراً بالغًا في تنشئة 

الأستاذ صالحي وتزكية روحه.

ومن أساتذته الآخرين في حوزة أصفهان هو المرحوم »آية الله فيّاض الأصفهاني« )1906-

1987م( الذي كان يعَُدّ من الشخصيات العلمية المبرّزة في الحوزة العلمية.

بعد أن فرغ سماحة الأستاذ صالحي من دراسة مرحلة السطوح في أصفهان انتقل في عام 

1946 إلى حوزة قم لمواصلة دروس خارج الفقه والأصول، حيث التحق بحلقة تلاميذ المرحوم 

»آية الله السيّد محمّد داماد« )1907-1968م( الذي كان من المدرسّين الحاذقين في الفقه 

والأصول، وأفاد أيضًا من مجلس درس السيّد الخميني )1900-1989م( في الفقه والأصول. وكان 

الله العظمى  العميقة والنافعة للِمرحوم »آية  الفترة نفسها يحضر في مجالس الدروس  في 

البروجردي« )1875-1961م(، حتىّ أصبح في زمرة تلامذته المحبين والملازمين له.

لقد كان أستاذنا في مواقف ومحطاّت عدّة مِن جلسات البحث يستذكر بإجلال وإكبار 

أستاذه آية الله البروجردي، ويشيد بفقاهته وبمنهجه في التدريس وطريقة دخوله في البحث 

والانتهاء منه؛ معتقدًا بأنَّ نهجَه وأسلوبه لا نظير له، وقد أشاد في مراّت عدّة بتبحّره ورؤيته 

توظيف  أن  يرى  وكان  الفقهية.  للِمسائل  استنباطه  وكيفية  الرجالية  المسائل  في  المعمّقة 

»الفقه المقارن« أو بتعبير آخر »دراسة آراء فقهاء أهل السنة إلى جانب آراء فقهاء الشيعة« 

مِن قبل آية الله البروجردي هو استمرار لتِفقّه الشيخ الطوسي )385-460هـ( والعلّمة الحليّ 

)648-726هـ(.

إنَّ الأثر الذي تركه منهج التدريس المعتمَد لدى آية الله العظمى البروجردي في ذهن 

ولغة تلاميذه يعُدّ بصورةٍ أو بأخرى من جملة التطورات العِلميّة البديعة والمباركة في حوزة 

قم العِلميّة خلال نصف القرن الأخير، وهو أمر لا ينكره اليوم أيُّ عالم ومحقق متخصص في 

الفقه. ولعلّ من بين تلاميذ ذلك الفقيه الكبير لم يواصل أحدٌ منهم نهجَه وأسلوبهَ في القول 

والكتابة كالفقيه الجليل آية الله العظمى الشيخ المنتظري وآية الله الشيخ صالحي النجف 

آبادي. فهذان الجليلان في مناقشتهما للِمسائل المرتبطة بالفقه والأصول والحديث وظفّا بنحوٍ 

حسن المنهج الخالد والنافع الذي بلوره آية الله العظمى البروجردي، وبهذا حافظا على حيوية 

ذلك »المنهج الرصين« ونقلاه إلى تلاميذهم أيضًا.

وقد كان الأستاذ صالحي ؛ إلى جانب مواصلته لدروس الفقه والأصول يحضر في مجالس 

دروس الفلسفة للِمرحوم العلّمة السيدّ محمّد حسين الطباطبائي )1904-1981م(، إذ درس 



21 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

السبزواري« و»أسفار الملّ صدرا«، وفيما شَرَعَ هو -في  عند ذلك الحكيم المبرّز »منظومة 

فترة لاحقة- بتدريس »المنظومة«.

وإلى جانب دراسته العلوم الحوزوية في قم كان يدُرسّ »الأدب العربي« و»شرح اللمعة« 

و»الرسائل« و»المكاسب« و»كفاية الأصول«، وكان لغاية عام 1973م، )أي سنة نفيه إلى خارج 

قم( يعُدّ من الأساتذة والمدرسّين المبرّزين في الحوزة. وبعد ذلك أيضًا شرع بتدريس »خارج 

الفقه« و»علم الرجال« و»التفسير« و»الحديث«.

لقد كان بيانه الفصيح وعرضه الواضح لمادّة الدرس يضفي لمجلس درسه مزيدًا من الجذبة 

والوجاهة والرفعة، حتىّ بات الكثير من الفضلاء المبرّزين في الحوزة من تلاميذ مجلس درسه. 

الأصفهاني،  طاهري  والسیدّ  كني،  مَهدَوي  الشيخ  والفضيلة:  السماحة  أصحاب  من  كلً  فإنّ 

الكيلاني، والشيخ أحمد جنّتي، والشيخ هاشمي رفسنجاني، والشيخ رباّني  والشيخ محمّدي 

أمَلشي، والشيخ حسن صانعي، والشيخ محمّد يزدي، والشيخ رضا أسُتادي، والسيّد مصطفى 

حسين  والشيخ  الكازروني،  بنيادي  والشيخ  كازروني،  إيماني  الله  أسد  والشيخ  الخميني، 

أنصاريان، والسيّد محمّد روضاتي، والسيّد أحمد روضاتي، والسيّد علي غيوري النجف آبادي، 

والشيخ هادي باريك بين القزويني، والشيخ مصطفى زمانيان النجف آبادي، والسيّد محمود 

اليزدي،  دعائي، والسيّد حسين مدرسّي الطباطبائي، والشيخ حسين إيراني، والسيدّ موسوي 

والشيخ علي أكبر ناطق نوري، والشيخ لاهوتي الإشكوري والشيخ محفوظي من جملة هؤلاء.

نضاله السياسي

كان للِشيخ صالحي النجف آبادي دَور ملحوظ في ترسيخ مرجعية السيدّ الخميني. ففي 

يوم 6 حزيران/يونيو 1970م كتب أجمل وأقصر وأشمل عبارة في آن للتعريف بمرجعيّة السيد 

الخميني. هذه العبارة هي: »إنَّ صلاحية سماحة آية الله العظمى السيّد الخميني )مُدّ ظلهّ 

العالي( ومرجعيّته العامّة هي من القضايا التي قياساتها مَعَها وكالنّار على المنار والشمس في 

رائعة النهار. ومن ثمَّ فإنَّ تأييد وترويج وتعزيز سماحته وظيفة شرعية على كلّ مسلم محبّ 

للإسلام ومهتم بمصالح المسلمين«.

فضلً عن ذلك كان سماحته منذ بداية نضال السيّد الخميني يعُدّ من الشخصيات العِلميّة 

التي تحظى برعاية السيد الخميني، إذ نال من لدن سماحته إجازة مكتوبة للِتصدّي للأمور 

الذين  العلماء  من  كان  وكذلك  السهمَين،  وأخذ  الشرعية  الوجوهات  في  والتصرفّ  الحسبية 

وقعّوا على صلاحية مرجعية السيّد الخميني. ولذلك بعد أن تحمّل فترة قصيرة من الاعتقال 



الجهاد في الإسلام22

قبُِضَ عليه في عام 1973م بمعية آية الله المنتظري، وحُكِمَ عليه بالنفي لمدة ثلاث سنوات. 

الثانية في تويسركان ]في  أبَهَر بمحافظة زنَجان، والسنة  وقد أمضى السنة الأولى في قضاء 

محافظة همدان[، فيما أمضى السنة الثالثة من فترة النفي في مدينة مَهاباد.

كثيراً من مضايقات عناصر  يعاني  المنفيين،  النفي، على خلاف سائر  فترة  وقد كان في 

السافاك –ممن كانوا يتخفّون في زيّ رجال الدين أو في زيّ مَدَني- إذ تجرّع مشاقّ روحية 

منهكة، وكان يقول:

»كان عناصر السافاك يحرضّون البسطاء من النّاس ضدّي بحجّة إنيّ عدوّ الإمام الحسين 

لام! وكان الكثير منهم يتعرضّون لي في الأزقة والأسواق ويتطاولون عليّ. ومن  عليهِ السَّ

جهةٍ أخرى عملوا من خلال بثّ الإشاعة والأكاذيب على تشويه صورتي في أذهان رجال 

الدين المحليين، إلى درجة أصدر جمعٌ منهم حكمًا بتكفيري، ولم يقبل أيّ أحد منهم 

التباحث والنقاش معي! السَنة التي أمضيتها في تويْسركان مرتّ عليَّ بصعوبة بالغة. كان 

بعض الأفراد يأتون في منتصف الليل ويرمون بيتي بالحجارة، ولما كان يُثار الهلع في 

أبنائي –وفي تلك الفترة كانوا صغارًا- ويسألونني عن السبب، كنت أقول لهم: لا تخافوا، 

لا يوجَد شيء يدعو لِلخوف، هنالك جماعة من الجن المتمردين يرموننا بالحجارة، وأنا 

الحصى  يتناولون  البعض  السنكك))) كان  سأروّضهم قريبًا! لما كنتُ أذهب لشراء خبز 

الساخن من الخبز ويرمونني به وكانوا يقولون إننا نفعل ذلك قربةً إلى الله! ذات يوم 

طلبتُ من أحد التجّار المتدينين أن يُخبر جمعًا من علماء تلك المدينة بالنيابة عنّي: 

اختاروا أيَّ مكان يروق لكم فأنا مستعدّ للِتباحث والمناظرة، ولكنّهم كانوا يرفضون ذلك، 

بل حتّى حين كنت أصادفهم في الزقاق والشارع والأسواق كانوا يديرون وجوههم عنّي، 

بل حتّى يغيّرون طريقَهم لِكيلا يسمعوا أنيّ ألُقي عليهم السّلام والتحيّة!«

وليت الأمر انتهى عند هذا الحد! كانوا يوجّهون لي عبر المنابر أي تهمة وافتراء يحلو 

لِلمذهب الوهابي! وفي نهاية المطاف  لهم، لعلّ أهونها وأقلهّا هي اتهامي بالانتماء 

بعد تكفيري وتفسيقي حكموا بنجاستي لِكي لا يجرأ أحدٌ على التواصل معي! وبالطبع 

في تلك الفترة العصيبة وبعد مرور مدّة أقَبل عليَّ بعض من الطلبة الفضلاء وبعض من 

كسبة السوق وذلك بعد اكتشافهم الحقائق واطلاعهم على مؤامرة عناصر السافاك، إذ 

انتصروا لي وباتوا يدافعون عنّي«.

في  والصمود  للِصبر  بارزاً  نموذجًا  آبادي؛  النجف  صالحي  الشيخ  أستاذنا  كان  لقد  نعم، 

من أشهر أنواع الخبز في إيران، يخُبَز في تنور مليء بالحصى الساخن، وحين يسُتخرَج الرغيفُ من التنور  	(((
يظلّ بعض الحصى الساخن ملصقًا به، ويقوم الخبّاز أو الزبون بإزالة الحصى عنه. ]المترجم[



23 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

سبيل هدفه الحق، ولم يكن ممن يتأثرّ بمثل هذه الأحداث، بل كان كالجبل الراسخ لا تحركّه 

العواصف. فقد كان اصطباره وحِلمه ينبعث عن إيمانه الراسخ الذي ناله بالتحقيق والاجتهاد، 

وليس بالتقليد والتلقين. فعندما كان يبلغ اليقين في أمرٍ ما كان يظلّ صامدًا راسخًا فيه، وكان 

قراره يستند إلى اعتقاده الراسخ، وما كان ليتوانى لحظةً في طريق الحقّ والبحث عن الحقيقة، 

وما كان لأيّ تهديد وتطميع أن يوقفه عن بلوغ هدفه.

لعلّ آخر حيلة لجأ إليها مخالفوه في حوزة قم هي أنهّم عمدوا إلى قطع مرتبّه الشهري 

الخاص بطلبة العلوم الدينية، محرضّين خطباءَ المنبر ضدّه، أو أنهّم في محاولات أخرى كانوا 

إرادته  النيل من  إلى  الرامية  المحاولات  أيّ واحدةٍ من هذه  بصدد تطميعه! لكن لم تنجح 

القويةّ. إليكم هذه القصّة عن لسانه حول هذا الأمر، وهي قصة تستحقّ الذكر هنا:

»ذات يوم، حينما كان عناصرُ السافاك -الرسميين والمتخفين منهم- ومع المخدوعين 

الخالد( جاء إلى داري في قم الشيخ  يثيرون سجالً وجدلً شديدًا ضدّ كتاب )الشهيد 

عبائي الخراساني والشيخ الغَروي )واللذان عملا مع »الشيخ مَهدوي كَني« في لجنة الثّورة 

الإسلامية بعد انتصار الثورة(. دفع إليَّ الشيخ الغروي مكتوبًا وقال: »لقد أتينا إليكَ من 

فَليُوقّع مؤلّف )الشّهيد الخالد( هذا المكتوب لنِقوم  قِبَلِ مكتب فلان، وقال سماحته: 

بنشره وليُعلَن عن دحض الكتاب المذكور ولكيلا يُعاد طبعه، ولننهي هذه المعضلة«، وقال 

سماحته أيضًا: »أنا أتكفّل بكافة الخسائر التي سيتكبّدها ]مؤلّف )الشهيد الخالد([ وأعوّضه 

عن ذلك«. طالعتُ ذلك المكتوب الذي حرروه عن لساني لأوقّع عليه، وكانت خلاصته 

كالآتي: »أقُرُّ بأنَّ ما كتبتُه في كتاب )الشّهيد الخالد( باطلٌ، وبموجب هذا البيان أعُلن بأنَّ 

لام كان خاطئًا«. رأيي الذي ذكرته حول نهضة الإمام الحسين عليهِ السَّ

ما إنْ قرأتُ المكتوب حتى استشطتُ غضبًا وتبادر إلى ذهني لا إرادياً موقف غاليليو 

حين استتابَهُ كبارُ الكنيسة بالتهديد ليتراجع عن بحثه حول دوران الأرض! فكرتُ في 

سرّي: يا إلهي! هل نعيش في القرون الوسطى حتّى يريدون استتابة كاتبٍ لمجردّ بحث 

كتبه؟! يا إلهي! أيّ منطق هذا حين يقولون: نتكفّل بخسائرك المالية؟ فهل يا ترى يمكن 

مقايضة العلم والاجتهاد وشراؤه بالمال؟ وأنىّ يمكن أن يتناولوا الحقيقةَ التي توصّلتُ 

إليها وكتبتها بعد اجتهاد ودراسة وبحث مضنٍ ويذبحوها بيدي ثمّ يدفعون لي ديتّها؟!

لقد كنتُ مستاءً جدًا في تلك اللحظة، إذ تناولتُ ورقة الاستتابة وكأنهّا قصاصة ورقية 

مهمَلة ومزقّتها بغضب واستياء ورميتها في سلةّ المهملات وقلت لهؤلاء: اذهبوا واحكوا 

وإنَّ  والقوّة،  لِلظلم  أبدًا  أستسلم  لا  أنا  له:  وقولوا  منّي  الآن  ما شاهدتموه  لسماحته 

الحقيقة التي توصلتُ إليها لا أقول ببطلانها«.



الجهاد في الإسلام24

وكان؛ من فرط ما عاناه جراّء هذا الأمر يروي لنا موقفًا آخر يستحقّ ذكره أيضًا:

»في حدود العام 1971، ذات يوم جاء إلى داري صديقي القديم الشيخ إبراهيم أميني 

مِن دون موعد مسبَق، وقال لي من باب المحبّة والشفقة: أتيتُ إليك لأرجو منك أن 

تنشر بياناً تذكر فيه: »إنّ ما كتبتُه في كتاب )الشهيد الخالد( باطل«. نجَّ نفسَك من 

هذه الفتنة والمعضلة.

اندهشتُ جدًا من هذا المقترح، لأنَّ ما يُفترضَ أن أسمعه من العدوّ بِتُّ أسمعه من 

صديق قديم! قلتُ له: هل تقول أن عليَّ أن أعُلن ببطلان الأمر الذي أوقن بحقّانيته 

وبذلتُ جهدًا وعانيتُ من أجل التوصل إليه؟! لئن فعلتُ ذلك سأكون كاذباً، وفي الوقت 

نفسه منتهكًا لحقيقةٍ ومُبددًا لأتعابي التي عانيتها طوال سنوات عدّة. وقلتُ له أيضًا: 

إنكّ تعرض عليَّ مقترحًا للانتحار، ولكنّي –بحولٍ وبقوّةٍ أستمدّهما من الله تعالى- لن 

ا لِعرضك مقترحًا للِقيام بمثل هذا الفعل  أقَدم على ذلك، وإنيّ مندهشُ ومتأسفٌ حقًّ

السفيه وبهذا العمل الانتحاري!«

التي شَعَرَ فيها بغُربة  وكان؛ يروي لنا حكايات عن فترة نفيه إلى مَهاباد، وهي المدينة 

شديدة، حيث كان أهلها -وَهُم من أتباع المذهب الشافعي- لا يعبؤون بحضوره في بادئ 

الأمر. لقد كان الشعور بالغربة المذهبية من جهة، والدعاية المغرضة التي كان يبثهّا جهاز 

السافاك وتحريضه للِبيئة الاجتماعية ضدّه من جهة أخرى، وكذلك انتماء عدد كبير من علماء 

الدين السنّة في مهاباد إلى البلاط الملكي وأجهزة الدولة، كلّ ذلك كان يضُيّق عليه المجال 

وعلى سائر زملائه وأقرانه. وفي مثل هذه الظروف كان هذا العالم المجاهد يجد نفسَه في 

سجن كبير بحجم مدينة مَهاباد.

كان يقول عن هذه الفترة:

»ذات يوم، لما كنتُ في ذروة الغربة والوحدة وإذ كنتُ أشعر بوحشة شديدة، فجأةً 

تلك  في  الأمر  كان  لزيارتي.  قادمًا  عليه(  الله  )رضوان  مطهري  الشيخ  الشهيد  رأيتُ 

اللحظة كما لو أن الدنيا قد أهُديَت لي، إذ غمرتني سعادة وبهجةٌ لا توصف، فلن أنسى 

أبدًا ألطاف ذلك الشهيد الفذّ وحبّه الصادق، وأسألُ اللهَ تعالى أن يعلي مقامه ويرفع 

درجته«.

في نهاية المطاف تسنّى لهذا الفقيه والمحقق الخبير في المنفى أنْ يؤدّي دَورهَ التبليغي 

رغم الغربة والشعور بالوحدة والوحشة، فقد ذهب لزيارة مجموعة من علماء الدين السُنة 

المبرّزين، مثل الشيخ عزّ الدين حسيني، وقد حكى لي عن ذلك الموقف واللقاء:

أنهّ كان في  الدين حسيني عالمًا حاذقًا ومن أهل الاستنباط، وحتّى  »كان الشيخ عزّ 



25 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

بعض المسائل الفقهية لا يقرّ برأي الشافعي، بل كان يعمل وفقًا لاجتهاده. ولكنّه كان 

في خطب صلاة الجمعة يمدح الشاه والبلاط ويثني عليهم ويُشيْد بهم! ذات يوم وفي 

جلسة خاصة قلت له: أليس من المؤسف أنكّ رغم كلّ هذا الفضل والمنزلة العِلمية 

تمدح الظالم وتشيد به؟! ردّ عليَّ قائلً: ليست بيدنا حيلة؛ لأنهّ عند الاضطرار يجوز أكل 

الميتة، حتّى لو كان لحم الخنزير! بيد أنَّ هذا الرجل بعد انتصار الثورة الإسلامية أصبح 

أشد ثوريةً من الجميع، وإلى درجةٍ أعلن في حينها: حتّى لو نزل جبرائيل ليمنع منح 

الإدارة الذاتية والاستقلال لكردستان فلن أقبل بذلك! 

رغم كلّ ذلك كان بإمكانك محاورته وأن تنتهي في التباحث معه إلى نتيجة، ولذلك 

بذلتُ جهدًا كبيرًا عسى أن أذكّر الإمام الخميني خلال لقائي به بأنهّ يمكن بصورة أو 

بأخرى إقناع الشيخ عزّ الدين ومعالجة كثير من المشاكل والأزمات عبر التفاوض، ومن 

ثمّ اعتماده وسيطاً لتهدئة سائر القيادات الكردية وأهالي تلك المنطقة. ولكن حصلت 

جملة من العوائق والتحديات التي حالت دون تنفيذ هذه المهمّة!«

كان الأستاذ صالحي يحدّثنا عن مباحثاته العِلمية مع علماء مَهاباد:

»في جلسةٍ حضرها نحو سبعة عشر شخصًا من العلماء السُنة الكُرد، بمن فيهم الشيخ 

عزّ الدين، التفتَ إليَّ أحدُهم، وكان اسمه الشيخ عُمَر، وقال في مقام الاحتجاج على 

قلتُ  معاوية؟!  حضرة  على  الكتاب  هذا  في  تطاولت  لماذا  الخالد(:  )الشهيد  كتاب 

تنكرون حتّى  السُنية. فهل  المصادر  أهم  اقتبسته من  نقلته حول معاوية  ما  كلّ  له: 

مصادركم التاريخية؟! فجأة انبرى الشيخ عزّ الدين في الدفاع عنّي وقال: يا شيخ عمر! 

أيُّ كلام هذا! فهل معاوية قابل لِلدفاع؟ اذهب واقرأ التاريخ.

ثمّ قال أحدهم: للِإمام الشافعي الكتاب الفقهي الكبير )الأمُ(، وكان من أصحاب الفُتيا، 

أيّ  له  العِلمي ليس  يتحدثون ويكتبون كثيرًا عن مقامه  الذي  الصادق  إمامكم  ولكنَّ 

كتاب سوى بعض المنقولات المنسوبة إليه.

أجبته فورًا: هل قرأت كتاب )الأمُ(؟ قال: لا، لم أقرأه. قلت: ولكنّي طالعتُ هذا الكتاب، 

وقد ورد في مقدّمته أنَّ كتاب )الأمُ( كُتِبَ بقلم أحد تلاميذ الإمام الشافعي الذي كان 

يُدعى ربيع بن سُليمان. فإذن هذا الكتاب ليس بقلم الشافعي، بل هو تقريرات درسه، 

وإنهّ في كثير من المسائل، وحتّى في المسألة الواحدة، ينقل فتويين مختلفتين.

الدرجة  إلى هذه  ومُلمّ  عالم شيعي مدرك  وفوجئوا من وجود  اندهشوا  لحظتها  في 

بآثارهم ومؤلفاتهم، ومنذ ذلك الموقف أخذوا يعاملونني بحفاوة واحترام، وهذا ما كان 

يهوّن عليَّ الشعور بالغربة والوحدة«.



الجهاد في الإسلام26

الذكرى الأخرى التي حكاها لي أستاذنا الشيخ صالحي النجف آبادي تعود إلى رحلته لحجّ 

بيت الله الحرام:

الله  آية  المرحوم  رحيل  بعد  للِمرجعيّة  تصدّوا  الذين  العلماء  مرجعيّة  بداية  »في 

العظمى البروجردي، وُفِقتُ لِلسفر إلى بيت الله الحرام لأداء مناسك الحج. بعد إتمام 

المناسك والعودة من تلك الديار المقدّسة جاء إلى زيارتي جمعٌ من كبار الحوزة، وكان 

من بينهم سماحة آية الله السيّد محمّد رضا الگلپايگاني. بعد السّلام والتحية تحَدّثَ 

سماحة السيّد الگلپايگاني وحكى لنا موقفًا حصل معه في رحلته إلى الحجّ التي كانت 

قبل سنوات عدّة على رحلتي. قال: في السَنة التي ذهبنا إلى الحج، في أثناء تشرفّنا 

في المدينة إلى مسجد النّبي صلّى الله عليه وآله وسلّم، تهَيئنا في أحد أركان المسجد 

لإقِامة الصّلاة، وقام أحد الحجاج في قافلتنا وأخذ يؤذّن، وذَكَرَ بعد الشهادتيَن عبارة 

»أشَهَدُ أنََّ عَليًّا وَليُّ الله« بصوتٍ عال. بعد أن فرغنا من الصّلاة أقبل أحد عناصر الأمن 

وقبض عليه وسَلّمه لرئيس هيأة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر لِكونه نطق بمثل 

هذه العبارة في الأذان. وقد روى ذلك المأمور لرئيسه ما جرى وبالتفصيل الممل، ثم 

قال: هذا الشخص ارتكب هذه الجريمة ويجب محاكمته. ردّ عليه رئيسه: هل جريمته 

هذه فقط؟ قال ذلك المأمور: نعم. ردّ عليه رئيسه: إذا كنتَ قد قبضت عليه لمثل هذا 

الأمر فكذلك أنا أقول: »أشهدُ أنَّ عليًا وليُّ الله«! ثم أطلق سراحه ومِن دون أن يلحقوا 

به أيّ أذى، وحتّى أنهم بعد ذلك عاملونا باحترام وتقدير«.

في السنوات اللاحقة، على الرغم من أن بعض علماء حوزة قم، بمن فيهم سماحة آية الله 

العظمى الگلپايگاني قطعوا علاقتهم الطيّبة مع سماحة الشيخ صالحي بسبب كتاب )الشهيد 

الخالد(، ورغم أن بعض رجال الدين المنتسبين لمكاتب بعض المراجع كانوا يعاملون مؤلف 

)الشهيد الخالد( بسوء وثمّة آخرون كانوا يتسببون له بكثير من الأذى، رغم كلّ ذلك لم يسُئ 

سماحةُ الأستاذ إلى أيّ أحد منهم أبدًا، بل كان في بعض الأحيان يشيد بهم ويمدحهم ويقول: »كلّ 

هؤلاء الفضلاء محترمون، ويصرحّون بما يعتقدون به، وإنَّ التعبير عن الرأي الشخصي والتصريح 

به الذي يعُد أمراً طبيعيًا لا ينبغي أن يثير حفيظتنا ويجعلنا نفقد السيطرة على أنفسنا«.

نعم، طوال ثلاثة عقود من المجالسة والمعاشرة الطيبة مع هذا الأستاذ الكريم والمتواضع 

ومخلصين،  وصادقين  متدينين  أفرادًا  نقّاده  يعتبر  كان  بل  أحدًا،  يستغيب  يومًا  أسمعه  لم 

وأنهّم يشعرون بضرورة نقد نظرياته من باب تدينّهم، بل حتىّ كان يقول: »بعد انتصار الثورة 

الإسلامية جاء إليَّ أحدهم وطلب منّي المسامحة وأن أبرئ له الذمّة، وأنا رحبتُ به بحفاوة 

وعاملته بإحسان«.



27 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

منهج سماحة الأستاذ صالحي في البحث والتحقيق

إنَّ منهج البحث المعتمد لدى أستاذنا الشيخ صالحي في مجمَله لا يستند -في واقع الأمر- 

إلى أسلوب الحوزويين، ولا إلى أسلوب الأكاديميين، فهو في هذا الأمر فريد من نوعه ويعتمد 

منهجًا خاصًا به. أعرض فيما يلي بعض السمات التي تمتاز به دراساته وأبحاثه:

1. توظيف »العقل« في استنباط المسائل الفقهية وتفسير آيات القرآن وتحليل القضايا 

التاريخية والاجتماعية.

 ولعلّ نماذج من هذه السمة واضحة وبيّنة في الموضوعات الآتية التي أخَضعها سماحته 

للبحث والنقاش:

أ. بحثٌ حول الطهارة والنجاسة

ب. بحثٌ حول أخبار ماء الكر

ج. بحثٌ حول طهارة الكافر

د. بحثٌ في تفسير آية المحاربة وأحكامها الفقهية

هـ. مباحث حول الجهاد في كتاب )الجهاد في الإسلام(

و. تفسير سورة يوسف

ز. فلسفة النهضة الحسينية في كتاب )الشهيد الخالد(

2. النقد والتمحيص الدقيق في دراسة الحديث

التاريخ، كان؛  أو في  التفسير  أو في  الفقه  أكان في  يناقشه، سواء  في كلّ موضوع كان 

سندًا  الموضوع  بذلك  المرتبطة  والأخبار  الأحاديث  دراسة  إلى  وحصيف  دقيق  بنحوٍ  يعمد 

ومتنًا، وفضلً عن ذلك كان يقُيمّها من منظور القرآن الكريم، ثمّ يضعها في ميزان العقل، وبعد 

ذلك يطبقها على الوقائع التاريخية ليِتضح هل الرواية الفلانية من حيث المضمون والمحتوى 

تنطبق مع الوقائع المحسوسة والملموسة في خارج الذهن أم غير مطابقة؟

أو  وجابلسا  جابلقا  عن  تتحدث  التي  للروايات  مناقشته  معرض  في  المثال  سبيل  على 

تموضع الأرض على قرن الثور أو نزول النجمة الفلانية في منزل الإمام أمير المؤمنين علي 

لام وغيرها من مثل هذه الروايات، يتساءل: هل يمكن لمثل هذه الأمور أن يكون لها  عليهِ السَّ

وجود خارجي؟ أم لا يمكن؟

إنَّ قضايا من هذا القبيل، حتىّ لو افترضنا أنهّا مروية بسند صحيح، فمن الطبيعي ألا يكون 

لها تطابق مع الواقع، بل ليس لها أيّ مكان سوى في دائرة الوهم والخيال.



الجهاد في الإسلام28

3. مراعاة الضوابط الأدبية وعرض نثر سلس ويسير في كلّ كتاباته

إنَّ لِسلوبِ الأستاذ صالحي وقلمِه الذي كان يمتاز بالوضوح والسلاسة سمات كثيرة بين 

الحوزويين، إذ يعُدّ نثره من أجزل النصوص الفارسية الحوزوية وأمتعها قراءةً في نصف القرن 

الأخير. فكتاباه )جمال الإنسانية( و)الشهيد الخالد( مصداقان بارزان على تطابق أسلوبه مع 

معايير )النثر الفارسي المعاصر(، حيث يجمع بين حصافة تركيب الجمل وتوظيف المفردات 

ا ممتعًا ومنسجمًا مع كلّ السلائق والأذواق، وينطوي في آن على  الرطيبة والسلسة، لينتج نصًّ

مضامين عالية وفي إطار نثر يسير وواضح.

4. النُبل في الأسلوب وسلامة النقد

على الرغم من أن الأستاذ صالحي كان يمتلك قوّةً هائلة في النقد فإنهّ لم يدنسّ هذه الموهبة 

العظيمة بالاحتقار والازدراء، ولم يتجاوز يومًا حدود الأدب والحشمة في قلمه. فأسلوبه النقدي 

الطيّب ونهجه النبيل في كتابه )نظرة في كتاب الملحمة الحسينية للِشهيد مطهري( ينطوي على 

دروس ملهِمة ونهج ناجع لأهل البحث والنقد والتحقيق، ورغم إحصائه الدقيق لمكامن الضعف 

في هذا الكتاب لم يتجاهل نقاط القوّة فيه، ولم يخرج عن جادّة العدل والإنصاف.

5. مقارعة الباطل والنأي عن الخرافات

الذي كتبه لكتاب )الشهيد  التقريظ  المرحوم الأستاذ أحمد آرام )1902-1998( في  ذكر 

الخالد(:

قرّاء  من  كثيرًا  نجد  الكتب  مطالعة  إلى  يميلون  النّاسُ  أصبح  الزمان  هذا  في  »ولأنَّ 

الروضة التقليديين أخذوا يؤلفّون كتب الروضة ]على غرار كتاب روضة الشهداء[، وقد 

صدر في السنوات الأخيرة الكثير منها، وإنَّ أغلبها كتب في منتهى الضعف، وإنيّ نادرًا 

ما أرغب في تصفّح أمثالها، ولذلك لم يخطر ببالي تصفّح كتاب )الشهيد الخالد( رغم 

صدوره منذ مدة طويلة. ولكن اقتضت ضرورة ما لمطالعة هذا الكتاب، وما إن أمسكته 

بيدي حتى لم أتركه إلا بعد أن انتهيت من مطالعته.

كتابته رصينٌ  أسلوبَ  أنَّ  بعد مطالعته هو  به  الكتاب وما شعرت  تلقيته من هذا  ما 

ولافت، ومطالبه رفيعةٌ ومقبولةٌ لدى العقل، واستدلالاته محكمة وقويةّ، ومنطقه راسخ 

قادها  التي  السماوية  للِنهضة  الواقعي  الوجه  عن  كاشفة  وتحقيقاته  وواضح،  وبليغ 

الكتاب على أجوبة عن كثير من الإشكاليات  لام، وينطوي  السَّ المجاهدين عليهِ  سيّد 

المثقفين  قلوب  في  المقدّسة  لام  السَّ عليهِ  الحسين  الإمام  نهضة  حول  تحوم  التي 

وقوّةً  فرصةً  آبادي  النجف  صالحي  الأستاذ  يرزق  أن  تعالى  اللهَ  أسأل  المستنيرين... 



29 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

وتصبّرًا ليِؤلّف كتابًا بقلمه الآسر ويوضّح فيه بنهجِه الإسلامي والعقلاني المعهود: ما 

هي الأمور التي ليست من ضروريات المسلم والتي اصطبغت بصبغة الدين بنحوٍ أكثر 

من الأمور الجوهرية المرتبطة بالإسلام«.

استجاب المرحوم الأستاذ صالحي لمطلب المرحوم الأستاذ أحمد آرام بتأليفه كتاب )الغُلوّ؛ 

التي اصطبُغت  الخرافات  الدين(، حيث كشف عن  المغالين في  أفكار وعقائد  إلى  مدخل 

بصبغة الدين والمذهب.

6. عدم الرهبة من الشخصيات العِلمية والاجتماعية البارزة في مقام البحث والتحقيق

]في معرض مناقشته لآراء العلماء[ لم يتأثرّ هذا العالم الفذ في أبحاثه العِلميّة بِشُهرة 

ومكانة الشخصيات العلمية والاجتماعية، ولم تتأثرّ موضوعيته ولا حياده العلمي أبدًا بالمنزلة 

العِلمية والشهرة الاجتماعية لأيّ من العلماء المعروفين. بعبارة أخرى لم ترهبه منزلة أيّ أحد 

والشهرة العلمية لأيّ عالم. فقد أورد في كتاب )عصا موسى( نقدًا عُلمائياً لآراء مجموعة من 

الشخصيات الحوزوية من أمثال المرحوم آية الله السيد أبو الحسن رفيعي القزويني )1890-

1975م( والمرحوم العلّمة السيّد محمّد حسين الطباطبائي.

7. حرية التفكير

بالنسبة لهذه الميزة ينبغي أن نعدّ الأستاذ صالحي الأنموذج الأبرز والنادر، بل في بعض 

الجهات الأنموذج الفريد في أوساط الحوزات العِلميّة. وقد كان يقول دومًا:

»بعد مدّة من الدراسة وتحصيل العلم شككت في كلّ شيء وقررت أن أتخلّ عن كلّ 

إلى  بالاستناد  العقائدية  أبني أسسي  وأن  والتقليد،  التلقين  عبر  ترسّب في ذهني  ما 

منظور علمي وعقلي وبعيدًا عن آراء وأفكار هذا وذاك، وأنْ أفكّر بحريّة وأحلل وأناقش 

القضايا والأمور بحريّة تامة. ولذا فإنَّ ما توصّلتُ إليه قد نلته عبر التحقيق والتفكير 

والتأمل وبالاستناد إلى الأدلةّ المتقنة والمحْكَمة، وبنحوٍ لا يراودني أدنى شكّ حولها، 

وهي جزء من اعتقاداتي القطعية والمثبّتة«.

نعم، فقد انعكست حريةّ تفكيره حول القضايا الكلامية والفقهية والتاريخية في مؤلفاته، 

ولمعرفة ذلك يكفي مطالعة كتاب )مجموعة المقالات(، و)دراسة جديدة حول بعض المباحث 

الفقهية( و)قضاء المرأة في الفقه الإسلامي(.

8. الاستقلال العلمي

حرية  أنَّ  ذلك  العلمي.  استقلاله  في  تتمثلّ  المبرّز  الأستاذ  هذا  بها  تميّز  سمة  أبرز  إنَّ 

التفكير ومقارعة الخرافات وعدم الرهبة في مواجهة آراء العلماء الكبار، كلّ ذلك ناجم عن 



الجهاد في الإسلام30

فيها  بحث  مسألة  كلّ  وإنَّ  وجِدّ،  بِعُمقٍ  طالعه  قد  كان  قرأه  الذي  فكلّ  العِلمي.  الاستقلال 

وتحقق عنها توصّل إلى كُنهها؛ وما كان ليترك بحثاً وتحقيقًا من دون أن يكمله، وفي طريقه 

لنيل الحقيقة ما كان ليتوقفّ لحظة. ومن الطبيعي أن مثل هذا المحقق الذي حقق إنجازاته 

البحثية بكدّ يمينه وبعرق جبينه قد اعتمد في كلّ منها طريق الاستدلال والاجتهاد، مما باتت 

جزءًا من معتقداته القطعية ويقينياته، ومن ثمّ لا يتنازل عنها بالتهديد والتطميع.

وقد قال الشاعر ]سعدي الشيرازي[ في هذا الأمر:

»لئن بَذَلتَ الذهبَ عند أقدام الموحّد، أو وَضعتَ المهنّد على رقبته، فإنهّ لا يخشى 

أحدًا ولا يرجو عطاء أحد، وهذا هو بنُيان التوحيد ولا غير سواه«))).

لم يعبأ؛ بالدراسات غير المكتملة وبالأبحاث الناقصة والغامضة، وإذا سُئِلَ في أثناء بحثٍ 

لم يكُمله بعد، كان يجيب بصراحة: »لا أعلم«! لأنهّ ما لم يتيقّن من مسألةٍ ما، ما كان ليعرضها 

على الآخرين. وإذا كان المستفهِم يصرّ على سؤاله كان يردّ عليه: »لم أبحث في هذه المسألة 

بعد، ولكنَّ الآخرين قالوا فيها كذا وكذا«.

التي  النتيجة  يبُيّن  واليقين في موضوع دراسته كان  أن كان يحرز الاطمئنان  بعد  ولكن 

توصّل إليها بكلّ جرأة وشجاعة، وكان ينقض الآراء المخالفة بإخضاعها للِمناقشة والنقد، وما 

كانت لأيّ مصلحةٍ ومنفعة أن تقيّده في بيان الحقيقة التي توصّل إليها. ففي بيان المسائل 

العِلمية الحوزوية نادرًا ما كان هناك أحدٌ يتحلىّ مثلهَ بالجرأة والشهامة في إبداء الرأي، ذلك 

أن بيانه الصريح والقاطع كان نابعًا من استقلاله العلميّ وإيمانه.

9. قبوله لِلحقّ وترحيبه بالمنطق السليم

متى ما كان الأستاذ صالحي؛ يسمع من أحدٍ وفي سياق المباحث العِلميّة رأياً صحيحًا ومستدَلً 

كان يقرّ به بعد المناقشة والتمحيص، ويشجّع ويثني على صاحب ذلك الرأي، حتىّ وإنْ كان من 

أصغر تلاميذ درسه. وإذا تغلبّ عليه أحدٌ بأدلةّ أقوى وأكثر إحكامًا ما كان ليتردد في إظهار نظرية 

الطرف المقابل والتصريح به أمام التلاميذ، بل كان يقبل به ويؤكّد دومًا: كونوا أتباع الدليل ولا 

تكونوا تحت رهبة الأستاذ أو تحت رهبة الشخصية العلمية والاجتماعية للأفراد. فكَمْ مِن نظرية 

لعِلماء مشهورين كانت سائدة على الأذهان على مدى سنوات طوال وقرون عدّة، ولكن أثُبِت 

بطلانها لاحقًا. مثل نظرية بطليموس التي سادت بين علماء الفلك على مدى ألفي سنة، وكان 

الجميع خاضعين لهيمنتها، ولكن اتضح لاحقًا أنهّا لم تكن قائمة على أساس علمي رصين.

سعدي الشيرازي، ديوان روضة الورد، الباب الثامن، في آداب الصحبة، الحكمة رقم 103[. ]المترجم[ 	(((



31 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

إذ جعل  الطوسي،  الشيخ  تبوأها  التي  العظيمة  الفقهية  المنزلة  في  نجده  الآخر  المثال 

أذهان الفقهاء من بعده متأثرة به على مدى سنوات طوال، وبنحوٍ كان الجميع يسيرون في 

إطار استدلالاته. ولكن ظهر لاحقًا علماء من أمثال ابن إدريس الحليّ )543-598هـ( وفتحوا 

باباً جديدًا في الاجتهاد ومن ثمّ تركوا ذلك التقليد تدريجيًا.

10- الكتابة الموجزة والناضجة في آن

في  يكتب  كان  أنهّ  هي  الكتابة  في  صالحي  الأستاذ  بها  تميّز  التي  البارزة  السمات  من 

الموضوع بنحو مقتضب، ولكن بجَودة عالية، فلم يكن من الذين يسهبون في الكتابة ومن 

دون أنْ يتضمّن نتاجهم محتوى ومضموناً يذُكر. فحجم نتاجه في التأليف، بالمقارنة مع كثير 

والدقةّ  بالتحقيق  غنيّ ومعزز  الكتابات على محتوى  تنطوي هذه  ولكن  قليلٌ،  الكتاّب،  من 

العلمية.

على  تنطوي  ولا  بالموضوع،  مرتبط  وغير  زائد  مطلب  أيَّ  وكتاباته  مؤلفاته  تتضمّن  لا 

مفردات متكلفّة وزهيدة ومملةّ. فكلّ مفردة من كتاباته محسوبة وتمّ اختيارها بتأنّ وتأمّل. 

وقد لا يتلمّس أحدٌ هذه الحقيقة إلا مَن طالع مؤلفاته بدقةّ وقارنها مع آثار الآخرين. فقد كان 

يحرص دومًا على جودة الكتابة، ولا تعنيه الكميّة وحجم مادة البحث. ولذا كان عند تحريره 

المطالب بطيئاً جدًا، ولكن ما كتبه ممزوج بالتفكّر والتعقّل، وكان يقول دومًا: »المادة التي 

يجب نشرها ينبغي أنْ تملأ فراغًا، وليس أن تضيف شيئاً على حجم الكتابات غير الناجعة. 

حاولوا ألا تكونوا في الكتابة مجردّ ناقلين لآراء الآخرين، بل اجتهدوا، فإنْ قدّمتم كتاباً نافعًا 

ومن مئة صفحة وبنحوٍ يملأ فراغًا ويعالج مشكلةً علميّة سيكون أفضل من مئات المجلدّات 

من الكتب الكبيرة وعديمة الفائدة التي تشغل رفوف المكتبات«.

الدقةَّ  تتوخّى  التي  الناضجةَ  الكتابةَ  وأبحاثِه،  مؤلفاتهِ  كلّ  في  صالحي  الأستاذ  يرجّح 

والتحقيق  البحث  أهل  يدي  بين  واضعًا  للِتحقيق،  الفاقدة  المسهبة  الكتابة  على  والتحقيق 

منهجًا بديعًا انفرد به.

ولعلّ كلّ من يتابع مناهج البحث المختلفة في العلوم الحوزوية والأكاديمية يعلم جيدًا 

أن للِمرحوم الشيخ صالحي منهجه الخاص، وبتعبير آخرٍ يعُدّ؛ )صاحب منهج جديد(. فما كتبه 

بين  آنٍ يجمع  الأدبية، وإنهّ في  العقلانية والدقةّ والرصانة  بين  من دراسات وبحوث يجمع 

العلم  النقد والاستقلال في  بالنُبل والحصافة في  الباطل والخرافة، ونصوصه مفعَمة  مقارعة 

والحرية في التفكير وجمال الأسلوب ونضج الكتابة.

والباحث  الأريب  والأديب  المدقق  والمفسّر  المجدد  الفقيه  هذا  اسم  سيظلّ  وبهذا 



الجهاد في الإسلام32

المتعمّق في التاريخ لامعًا للأبد في أوساط الحوزات العلميّة وستخلدّه مؤلفاته القيّمة. وإذا 

كان المرحوم الإمام الخميني في بدايات انتصار الثورة الإسلامية وصفه، مع آية الله المنتظري؛، 

ل« فإنَّ المرحوم الشهيد مطهري قبل سنوات من انتصار الثورة وصف آية الله  بـ»الفقيه المبجَّ

صالحي النجف آبادي في متن رسالةٍ له بـ»المحقق المبجّل«، مُشيدًا بمقامه العِلمي.

مآرب  أي  له  تكون  أن  دون  ومن  والتحقيق،  بالبحث  منهمكًا  وجدته  عليه  دخلتُ  كلمّا 

لتحقيق الشهرة وكسب المال، بل كان في صدد تبيين الحقائق الأصيلة للِدين الحنيف، وفي 

كلّ مرةّ كان يتداعى إلى ذهني قول الشاعر:

»ماءُ بحرٍ كامنٌ في جَرةٍّ/ أو عوالمٌ متخفيّة في مَعزلِ«

واليوم، وبعد رحيل هذا العالم الجليل الجامع للِفضل والفضيلة أجَدُ غيابهَ مصداقاً لقِول 

الشاعر:

»إنْ عددتَ العيون فـ]بغيابه[ قد نقَُصَ جَسدٌ واحد من هذا العالم،

وإنْ عددتَ العقول فـ]بغيابه[ نقَُصَت من العالَم آلاف العقول«)))

مجموعة آثار آية الله صالحي

إنَّ الآثار القيّمة والخالدة التي تركها الأستاذ الفذ والمحقق الكبير سماحة آية الله المرحوم 

الحاج الشيخ نعمة الله صالحي النجف آبادي، وفيما يلي مؤلفاته بحسب تاريخ تأليفها، وهي 

تنقسم على ثلاثة أقسام كليّة:

أولًا: الآثار المطبوعة، والتي تشمل سبعة عشر كتاباً

1. مجموعة المقالات القانونية والتاريخية والاجتماعية)))

يتضمّن هذا الكتاب أربعة عشر مقالً لافتاً ومثيراً للاهتمام، وإنَّ ثلاثة عشر منها صدرت قبل 

الثورة الإسلامية، وخلال السنوات من 1959 إلى 1966 في مجلتَيَ »مَكتَبِ تشَيّع« و»مَكتَبِ 

اسِلام«. فيما كُتِبَ المقال الأخير بعد الثورة الإسلامية وبدعوةٍ من مجلس الشورى المركزي 

لخطباء منبر الجمعة حول »مفهوم الوحدة الإسلامية«، وذلك في عام 1984.

الشهيد  الشاعر  بها  له يرثي  الرودكي )ت 329هـ(، في قصيدة  الله  للِشاعر أبي عبد  الفارسي  البيت  أصل  	(((
البلخي )ت 325هـ(. ]المترجم[

فردا،  امُيد  )منشورات  الثالثة،  ط:  واجتماعی،  تاریخی  حقوقی،  مقالات  مجموعه  الفارسي:  العنوان  	(((
1393ش ]2014[(، 196 صفحة.



33 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

وفيما يلي عنوانات هذه المقالات بحسب تاريخ كتابتها:

1. وجه العلاقة بين القانون والأخلاق )سنة 1338ش( ]1959م[

لام على فراش الشهادة )1339ش( ]1960م[ 2. الإمام علي عليهِ السَّ

لام رجلٌ لم تعرفه الدنيا )1340ش( ]1961م[ 3. الإمام علي عليهِ السَّ

4. فاطمة الزهراء E المرأة النموذجية )1340ش( ]1961م[

لام بولاية العهد )1340ش( ]1961م[ 5. عيد الغدير أو تنصيب الإمام علي عليهِ السَّ

6. سمةٌ واضحةٌ في القرآن الكريم )1340ش( ]1961م[

7. المرأة الوديعة إلى جانب الوالد )1340ش( ]1961م[

8. مقارنة بين تواريخ القرآن وكتب العهدَين )1341ش( ]1962م[

9. قوّة غامضة )1341ش( ]1962م[

10. ملمَحٌ من السياسة الخارجية في الإسلام )1342ش( ]1963م[

لام توليّ الحكم؟ )1343ش( ]1964م[ 11. لماذا رفض الإمام علي عليهِ السَّ

لام قاتلهَ؟ )1343ش( ]1964م[ 12. هل أيقظ الإمام علي عليهِ السَّ

13. هل الإسلام هو دين الدم والسيف؟ )1344ش( ]1965م[

14. مفهوم الوحدة الإسلامية )1363ش( ]1985م[

على الرغم من أنَّ كلّ هذه المقالات تتضمّن جملةً من المَلاحظ البديعة المهمة جدًا فإنَّ 

لام أيقظ قاتله؟« و»مفهوم الوحدة الإسلاميّة« تضمّنا  كلً من المقاليَن »هل الإمام علي عليهِ السَّ

الأفراد، ولكن من دون  للِنقاش، وقد أعقبها احتجاجُ مجموعة من  ابتكاراً وإثارةً  أكثر  مَلاحظ 

أن نشهد انتقادًا علميًا وموضوعيًا لهذين المقاليَن وبنحوٍ يدفع الأستاذ؛ إلى التراجع عن آرائه 

الجديدة في هذين المقالين. فقد كانت الاحتجاجات والسجالات مقتصرة على توجيه السب 

والشتم للِكاتب والضغط على ناشر الكتاب أكثر من أن تكون قائمة على الدليل والبرهان.
2. جمال الإنسانيّة أو تفسير سورة يوسف)))

ر  هذا التفسير الذي يعَُدّ نادرًا في بابه، ومن بعض الجهات فريدًا من نوعه هو تفسير ميسَّ

يتوخّى التحليل والنقد وبيان الجوانب الأخلاقية والاجتماعية في سورة يوسف المباركة. بعد 

توقيف  وتم  تداوله  الاستبدادية  السلطات  منعت  ]1964م[  1343ه  عام  في  الأولى  طبعته 

العنوان الفارسي: جمال انِسانيَت يا تفسير سوره يوسف، )منشورات امُيدِ فرَدا، 1379ش ]2000م[(، 300  	(((
صفحة.



الجهاد في الإسلام34

المقدّمة  من  أجزاء  حُذِفتَ  أن  وبعد  سرًّا،  والثالثة  الثانية  الطبعتان  صدرت  ولذا  الكاتب، 

الطبعات  صدرت  فيما  الرابعة.  الطبعة  صدرت  المستبدّين  تروق  لا  كانت  التي  والكلمات 

اللاحقة بعد انتصار الثورة الإسلامية كاملةً وتم توزيعها في أسواق الكتب.

التفسير وفي  بعِلم  التفسير إحاطته الشاملة  لقد أثبت سماحة الأستاذ صالحي في هذا 

ضوء المنهج الذي انفرد به، مستعرضًا في هوامش الكتاب مَلاحظ علميّة وفنية تتضمّن في 

الغالب نقدًا لآراء مجموعة من المفسرين ورفضًا للأحاديث الموضوعة ودراسةً لنِصوص التوراة 

الموجودة.

وفي موضعَين من هذا التفسير عَرضََ رأياً على خلاف جميع المفسّرين الشيعة والسنة:

المورد الأول في تفسير قوله تعالى: ﴿سَبْعِ سُنبلاتٍ خُضْرٍ وَأخَُرَ يابِسات﴾

والمورد الآخر في تفسير قوله تعالى: ﴿إنيّ لأجَِدُ ريحَ يوُسُف﴾

المنار  تفسير  صاحب  رأيَ  وأيدّ  المفسّرين  جميع  خالف  الكتاب  من  آخر  موضع  وفي 

تْ بِهِ وَهَمَّ بها﴾؛ وفي  محمّد رشيد رضا )1865-1935م( في تفسيره لقِوله تعالى: ﴿وَلقََدْ هَمَّ

في  الأوّل:  الموضع  المفسّرين؛  بين  المشهور  للقولِ  مخالفة  آراء  عرض  أخرى  مواضع  ثلاثة 

تفسير قولهِ تعالى ﴿وَشَرَوْهُ بِثمََنٍ بخَْسٍ﴾، والموضع الثاني: في تفسير قوله تعالى ﴿فأَنَسْاهُ 

النَّفسَ  إنَّ  نفَسي  أبُرَّئُ  الثالث: في تفسير قوله تعالى ﴿وَما  رَبهِّ﴾، والموضع  ذِكْرَ  الشّيْطانُ 

لأمَّارةٌ بِالسّوء﴾.

إنَّ هذا الكتاب بأسلوبه السلس وببيانه الشيقّ يعُدّ من أمتع التفاسير الجزئية في اللغة 

الفارسية حول سورة يوسف، إذ امتزج فيه جمال الأسلوب مع روعة النقد.

ذكر أحد العلماء الأفاضل من أهل السُنة -بعد مطالعته هذا التفسير- أنّ هذا الكتاب في 

منتهى الروعة، وكتب في نهاية رأيه: »ألا سَقياً وَرَعيًا لأياّمك، فقد أبهجتَ حالنا«)))!

وقد أعُيد طباعة ونشر هذا الكتاب مراّت عدّة من قبل بعض الناشرين في قمّ وطهران.

خوش«!  كردى  ما  وقتِ  كه  خوش  تو  وَقتِ  »اىِ  معروف:  شعري  بيت  من  مقتبسةٌ  الفارسية  العبارةُ  	(((
]المترجم[



35 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

3. الشهيد الخالد )))

وفلسفتها، وفي ضوء  لام  السَّ عليهِ  الحسين  الإمام  نهضة  بحثاً حول  الكتاب  يتضمّن هذا 

مبتكراً  يعُدّ  الكتاب  هذا  تأليف  في  صالحي  الأستاذ  اعتمده  الذي  والمنهج  تحليلية.  دراسة 

وعقلانيًا من نوعه. وبعبارةٍ أخرى وظفّ الأستاذ صالحي في هذا الكتاب »المنهج العقلاني« 

لام. بدلً عن »النهج العاطفي« في دراسة نهضة الإمام الحسين  عليهِ السَّ

-385( الطوسي  والشيخ  )355-436هـ(  المرتضى  الشريف  رأيَ  صالحي  المرحوم  اتخذ 

460ه( في كتاب )تلخيص الشافي( موضوعًا لدراسته، متوصلً إلى نتيجةٍ مؤدّاها أن الهدف 

لام لم يكن بلوغ الشهادة، بل تأسيس حكومة إسلامية.  من وراء نهضة الإمام الحسين عليهِ السَّ

ورغم أن الشهادة كانت أمنية ذلك الإمام الهمام، فإنَّ هدفه الرئيس والنهائي من هذه الحركة 

الله والإمام علي ع.  إلى حكومة رسول  المستندة  الحكومة الإسلامية  الإصلاحية هو تأسيس 

يقول في هذا الكتاب:

والسّلام  المشرفّ  والصُلح  الأولى،  الدرجة  في  الإمام  مراد  کان  العسکريّ  النصرَ  »إنَّ 

الله مراده في  الشهادة في سبيل  الثانية، فيما كانت  الدرجة  الشجاع كان مراده في 

الدرجة الثالثة... ولكنّه لم يسعَ قط إلى أن يقُتَل، بل إنَّ جلاوزة نظام الحكم المعادي 

للإسلام هم الذين سعوا إلى قتل سبط النبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم، وأوقعوا في 

عالَم الإسلام تلك المصيبة والرزية العظيمة«))).

ينطوي كتاب الشهيد الخالد على خمسة أبواب تنتهي بخاتمة: أسباب نهضة الإمام، ماهية 

النهضة، مراحل النهضة، هدف النهضة، النتائج والآثار.

صدرت لهذا الكتاب حتىّ الآن نحو عشرين طبعة، وأدُرج مع الطبعات الجديدة مُلحَق 

بعنوان )نقد لكِتاب »الشهيد العالم«، ردًّا على آية الله الشيخ لطف الله الصافي الگلپايگاني(. 

فيما تصدّر الكتاب تقريظ عدد من العلماء المعاصرين من أمثال: آية الله الشيخ حسين علي 

الزنجاني،  المجتهد  الفضل  أبو  السيّد  الله  وآية  المشكيني،  الشيخ علي  الله  وآية  المنتظري، 

والعلّمة الشيخ محمّد تقي جعفري، والأستاذ أحمد آرام.

لام، ط: الخامس عشرة، 1990م، 471 صفحة. وقد  العنوان الفارسي: شهيد جاويد حسين بن علي عليهِ السَّ 	(((
الشهيد  النجف آبادي،  الله صالحي  بالتفصيل الآتي: نعمة  العربيّة وصدر  اللغة  الكتاب إلى  ترُجِمَ هذا 

الخالد، ترجمة د. سعد رستم، )بيروت: دار الانتشار العربي،(. ]المترجم[
نعمة الله صالحي النجف آبادي، شَهيدِ جاويد ]الشّهيدُ الخالد[، الطبعة السابع عشرة، )طهران: منشورات  	(((

امُيدِ فرَدا، 1382ش ]2003م[(، ص 103، 104.



الجهاد في الإسلام36

أثار هذا الكتاب كثيراً من السجال والنقاش والردود، وكُتِبَ في الردّ عليه أكثر من ثلاثة 

عشر كتاباً، إلى درجةٍ يمكن القول بأنَّ الكتاب الأكثر إثارةً للِنقاش والجدل في تاريخنا المعاصر 

هو كتاب )الشهيد الخالد(؛ ولكن لم يتسنّ لأيّ من هذه الانتقادات والردود أن تقنع مؤلفّه 

للِتراجع عن رأيه. ولذا قرر أن يردّ على أهم وأبرز هذه الانتقادات، وإنَّ كتاب )عصا موسى( 

و)نظرةٌ في كتاب الملحمة الحسينية للِشهيد مطهري( من جملة هذه الردود.

بعد تأليفه ونشره في عام 1369ه ]1970م[ احتدم النقاش والجدل والسجال حول هذا 

الكتاب في حوزة قم إلى درجةٍ طالت الأوساط العلميّة والمساجد والمنابر، وراح جهاز السافاك 

يستغل الأمر كفرصة لإيجاد الفتنة والانقسام وذلك لإضعاف أتباع السيد الخميني وضرب آية 

الله المنتظري وسائر أنصار قائد الثورة. وقد شرح الأستاذ صالحي النجف آبادي تفاصيل هذه 

الأحداث في كتاب )مؤامرة الشاه ضدّ الإمام الخميني( وعززها بالوثائق.
4. حول رأي الدكتور شريعتي بشأن »الشهيد الخالد«)))

كُتيّبٌ يقع في ثمانين صفحة وبالقَطع الرقعي، إذ تم تدوينه بعد أحداث الثورة الإسلامية، 

في كانون الأول/ ديسمبر 1980م. يعرض الأستاذ صالحي؛ في هذا الكتاب تفسيراً لخطبة )خُطّ 

الموَت(؛ وفي سياق تفسيره وشرحه للِخطبة يوجّه نقدًا علمائياً لرأي الدكتور علي شريعتي 

)ملحَظٌ أخلاقيّ ومقارنةٌ(  الكتاب وفي مطلب تحت عنوان  نهاية  وفي تسعة مطالب، وفي 

يعقد مقارنةً بين رأي الدكتور شريعتي ورأي اثنين من علماء الدين في الحوزة.
5. رسالةٌ مفتوحةٌ حول مؤتمر الطائف والقضايا المرتبطة بالحرب)))

يتضمّن هذا الكُتيّب نصّ الرسالة التي وجهها المرحوم آية الله صالحي النجف آبادي في آذار/

مارس 1981م إلى رئيس مجلس الشورى الإسلامي، أي سماحة الشيخ هاشمي رفسنجاني، وذلك 

اعتراضًا على عدم مشاركة إيران في مؤتمر الطائف المنعقد في المملكة العربية السعودية. 

وعلى الرغم من أنَّ موضوع هذا الكُتيّب يعنى بمؤتمر تصرمّ زمانه فإنّ من شأن مطالبه أن تكون 

لافتة دومًا، وقد تمثلّ بالنسبة للأجيال القادمة دروسًا حول الدبلوماسية القرآنية المعقولة وتعاليم 

حول الإدارة الصحيحة وكيفية التفاوض مع العدوّ أو التعامل مع الأعداء.

العنوان الفارسي: پیرامونِ نظرِ دانشمندِ مجاهد دکتر شریعتی دَرباره کتابِ شهیدِ جاوید، )منشورات  	(((
انَجمن تحقيق مسائل تاريخى واعتقادى، 1981م(، 84 صفحة.

به  نامه صالحی نجف‌آبادی  کنفرانس طائف ومسئله جنگ:  نامه سرگشاده درباره  الفارسي:  العنوان  	(((
هاشمی رفسنجانی )در اسفند ماه سال 1359(، )منشورات امُيد فردا، 1388ش ]2009م[(، 80 صفحة.



37 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

6. ولاية الفقيه، حكومة الصالحين))) 

يتضمّن هذا الكتاب تلخيصًا لجزء من درس »خارج الفقه« للأستاذ صالحي خلال السنتيَن 

البحث  من  كثير  وبعد  الشيقّ  بقلمه  تحريره  تم  إذ  العلمية،  قم  حوزة  في  1981-1982م 

والتحقيق، ونشُِرَ مرتيَن.

النّاسِ  البحث حول ضرورة تشكيل الحكومة وانتخاب  الفكرة الأساسية في هذا  تتمحور 

الفردَ الأكثر كفاءةً في الإدارة وبوصفه قائدًا وبحكم العقل. وإنَّ تمسّكه بالروايات -في هذه 

الدراسة- يأتي من باب الإرشاد إلى حكم العقل وتأييده وتثبيته، وليس لإثبات ولاية الفقيه 

القائمة على الأخبار والروايات. فمن بين الكتب التي تعُنى بموضوعة ولاية الفقيه يعُدّ هذا 

الكتاب أكثرها عقلانيةً.
7. عصا موسى أو علاج عاهة الغُلوّ)))

يردّ الأستاذ صالحي في هذا الكتاب على ثمانية كُتاّب من منتقدي )الشهيد الخالد(، وفيما 

يلي عناوين الردود على هذه الانتقادات:

1. الرد على آية الله السيّد أبو الحسن رفيعي القزويني

2. الرد على الأستاذ العلّمة السيّد محمّد حسين الطباطبائي

3. الرد على آية الله زاهدي القمّي

4. الرد على العالمِيْن: آية الله محمّد فاضل وشهاب الدين أشراقي

5. الرد على حجّة الإسلام السيّد أحمد الفهري الزنجاني

6. الردّ على حجّة الإسلام محمّد مهدي مرتضوي

7. الردّ على حجّة الإسلام رضا أسُتادي

8. الرد على آية الله الحاج الشيخ لطف الله الصافي الگلپايگاني

طبُِعَ هذا الكتاب قبل عام 1973م باسم المؤلفّ المستعار، أي »عبد الله مظلوم«. ولكن 

المطبعة  السافاك  عناصر  اقتحم  التصحيف  مرحلة  العمل  يصل  أن  وقبل  الطبع،  أثناء  في 

وفي  جميعًا.  وأتلفوها  للِتصحيف  الجاهزة  المطبوعة  الملازم  السلاح  تهديد  تحت  وأخرجوا 

)))	 العنوان الفارسي: ولايتِ فقيه حكومتِ صالحان، ط: الثانية، )منشورات قادر، 1378ش ]1999م[(، 306 
صفحة.

1380ش  فرَدا،  امُيدِ  )منشورات  الأولى،  ط:  غُلو،  بيمارىِ  دَرمانِ  يا  موسى  عَصاىِ  الفارسي:  العنوان   	(((
]2001م[(، 238 صفحة. 



الجهاد في الإسلام38

نهاية المطاف، ]وبعد سنوات عدّة[ طبُِعَت في عام 2001م )5000( نسخة من هذا الكتاب 

وصدر بطهران عن منشورات )امُيدِ فردا( ولاقى إقبالً واسعًا من قرُاّء الكتب وروّاد المكتبات.

لام  لقد أثُبِتَ في هذا الكتاب أنَّ ما يعلمه النّبيُّ صلىّ الله عليه وآله وسلمّ والإمام عليهِ السَّ

عن الغَيب هو بالقدر الذي أخبرهم به الله تعالى، وليس أكثر من ذلك.
8. مؤامرة الشاه ضدّ الإمام الخميني)))

الخميني،  الإمام  ضدّ  الشاه  لها  التي خطط  الفاشلة  للِمؤامرة  شرحًا  الكتاب  هذا  يعرض 

ويتضمّن بياناً مفصّلً وموثقًّا حول مكائد جهاز السافاك الراميّة إلى قتل المرحوم شمس آبادي 

وسائر الأحداث المرتبطة بالجدل الذي أحدثه حول كتاب )الشهيد الخالد(، كاشفًا عن الوثائق 

من  مرحلةً  الكتاب  یعرفّ هذا  المرحلة.  تلك  في  الفتن  في خلق  السافاك  دور  على  الدالة 

الأحداث التاريخية المرتبطة بالثورة الإسلامية ويمثلّ وثيقةً لافتة للِباحثين المتخصصين حول 

الجذور التاريخية للِثورة الإسلاميّة في إيران.
9. نظرةٌ في كتاب الملحمة الحسينية للأستاذ الشيخ مطهري)))

ينطوي هذا الكتاب على نقد علمائي رصين لكتاب )الملحمة الحسينية( المكوّن من ثلاثة 

مجلدّات للِشهيد مرتضى مطهري؛ وفضلً عن عمق مطالبه ومحتوياته يمتاز بسعةٍ كبيرة في 

الاحترام  متوخيًّا  نقديّ  منهج  أفضل  اعتمد  مؤلفَّه  وإنَّ  البحث.  بها  يعنى  التي  الموضوعات 

أن يكون درسًا  المنهج  العلمية. ومن شأن هذا  الشهيد مطهري  لشِخصية  البالغين  والتقدير 

مُلهمًا لجميع النقّاد في كافة الحقول العلمية.

ينوّه الأستاذ صالحي في مقدّمة هذا الكتاب قائلً:

»إذا نقََدَ عالِمٌ رأيَ عالم آخر في مسألةٍ ما فهذا لا يعني أن هذين العالميْن يقفان في 

ين متقابلَيْن وثمّة صراع واحتدام بينهما، بل يعني أن اجتهادَهما في هذه المسألة  صفَّ

مقابل  في  الدليل  يأتي  أن  العِلمية  الأبحاث  هذه  مثل  في  الطبيعي  ومن  متفاوت، 

الدليل، وليس العالم في مقابل عالِم آخر«.

وفي معرض حديثه عن الحافز لتأليف هذا الكتاب يقول:

»بعد نشر المجلّد الثالث من كتاب )الملحمة الحسينية( طالعت المجلدّات كلهّا بدقّة، 

امِام خمينى، )طهران: منشورات مؤسسة خدمات فرهنگی رسا،  بَر ضدِ  توطئه شاه  الفارسي:  العنوان  	(((
1363ش ]1984م[(، 207 صفحة.

كوير،  منشورات  )طهران:  التاسعة،  ط:  مطهری،  اسُتاد  حسینی  حماسه  به  نِگاهی  الفارسي:  العنوان  	(((
1400ش، ]2021م[(، 460 صفحة. 



39 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

واتضح لي أن ذلك الشهيد السعيد على مدى سنوات عدّة كلمّا كان يطالع كتابًا حول 

لام كان يسارع إلى تدوين ملاحظات أوليّة عنه، وكان يراجع  الإمام الحسين عليهِ السَّ

القراءات والتلقيات  الأوليّة بعض  الملاحظات  الملاحظات لاحقًا... تتضمّن هذه  هذه 

أمور تخالف  إليَّ  الواقع، ونسُِبَت  الخالد(، والتي لا تطابق  )الشهيد  لكتاب  السطحيّة 

الحقيقة... وهنا إنْ بقيتُ ساكتًا فأكون مذنبًا، إذ يجب عَليَّ بيان الحقيقة، ولبيان الواقع 

التاريخ لا حيلة لي سوى نقد كتابات سماحته، وهذا هو أول حافز لي  ولتثبيته في 

لكتابة هذا النقد، إذ بِتُّ ملزمًَا بحكم العقل والشرع لبيان الحقيقة والدفاع عنها، وهذا 

هو ردّي على الذين قد يقولون: مع وجود كلّ هذه الأزمات والمشاكل الاجتماعية هل 

الوقت مناسب لكتابة مثل هذه المطالب؟«

ثمّ يضيف:

»على الرغم من أن غايتي في الأصل هي مناقشة الآراء الواردة في المجلدّ الثالث من 

كتاب )الملحمة الحسينية(، وتحديدًا المواضع المرتبطة بكتاب )الشهيد الخالد(، فإنيّ 

بعد مطالعة المجلّد الثالث والتدقيق فيه وجدتُ من اللازم أن أطالع المجلّدين الأول 

والثاني أيضًا، والتي تعُد مجموعة محاضرات الشهيد مطهري حول نهضة الإمام الحسين. 

لأنَّ تلك المحاضرات تستند إلى تلك الكتابات نفسها التي تشكّل المادة الأساسية في 

المجلّد الثالث. وبعد مطالعتي لِلمجلدات الثلاث من كتاب )الملحمة الحسينية( وجدتُ 

من اللازم ألا أقتصر على ذكر الموارد المرتبطة بكتاب )الشهيد الخالد(، بل أتناول سائر 

القضايا والموضوعات التي تستدعي النقد... وتأتي أهميّة نقد هذه الآراء والأفكار من 

أمور صحيحة  أنهّا  يظنون  الحسينية(  )الملحمة  كتاب  الذين طالعوا  القرّاء  أنَّ معظم 

تمامًا بسبب شهرة مؤلفّه وشخصيته الفذّة، ونجدهم في بعض الأحيان يقتبسون من 

هذا الكتاب في محاضراتهم وكتاباتهم وينقلون تلك الآراء للآخرين ومن دون أن يكونوا 

قادرين على فرز الصحيح عن غير الصحيح«.

أو  الرسالة  يعرض  »الخاتمة«  عنوان  تحت  يأتي  الذي  الكتاب  هذا  من  الأخير  والقسم 

الرسائل التي توخّاها هذا النقد المفصّل:

علينا  يجب  أننا  هي  نهايته  وحتّى  البداية  منذ  الكتاب  توخّاها  التي  العامة  »الرسالة 

لام،  أن نبني أقوالنَا وكتاباتنا وعقائدنا وتحليلاتنا حول تاريخ الإمام الحسين عليهِ السَّ

بل حول جميع الشخصيات التاريخية والإلهية العظيمة، على مبنى البحث والتحقيق، 

وليس على أساس التقليد، ولا بناءً على ثقتنا بأيّ نقل وقول وكتابة«.

بل  النفيس،  العمل  هذا  في  صالحي  الشيخ  أستاذنا  بأنَّ  القول  يمكن  والإنصاف  وللِحقّ 



الجهاد في الإسلام40

من بعض الجهات الفريد من نوعه، قد استوفى المطلب بأحسن وجه، ولم يخرج عن جادّة 

العدل والإنصاف. ولأنهّ اعتمَدَ منهجَ الاستدلال في بحثِه ونقده وتوصّل إلى نتائجه بالطريقة 

الاجتهادية، فإنَّ مَن له رأي غير رأيه في هذا الكتاب، أو مَن لا يقبله، عليه أن يردّ عبر طريقة 

إقامة الدليل وأن ينقد رأيهَ على وفق المنهج الاجتهادي، ولا ينبغي أن تكون معارضة آرائه 

ونظرياته من باب تقليد هذا وذاك والاتبّاع الأعمى لجهةٍ وفئة وتيّار معيّن.

لقد بذل الأستاذ صالحي في تأليف هذا الكتاب جهدًا كبيراً وعانى كثيراً، ولكنّ المعاناة 

التي تحمّلها في عهد الجمهورية الإسلاميّة جراّء حظر هذا الكتاب وإتلاف طبعته الأولى كانت 

أكثر إنهاكًا وإرهاقاً بالنسبة له. أتذكّر ذات يوم وفي أثناء حديثي مع سماحته أثُير موضوع 

حظر هذا الكتاب ومصادرته، قال في لحظتها وبنبرة فيها الحسرة والتألم:

»ذات يوم في طهران کنتُ برفقة الدكتور السيّد جعفر شهيدي ضيفًا عند أحد أصدقائنا. 

وشاءت الصدفة أن يكون الآمِر بتوقيف ومصادرة ذلك الكتاب وإتلافه حاضرًا في تلك 

الجلسة. بعد السّلام والتحيّة على الحاضرين استذكرتُ في أثناء الكلام أيّام النفي إلى 

)تويسِركان(، وفي حينها كان ذلك الشخص قد جاء إلى زيارتي في المنفى. ثمّ قلت له 

بتروّ وهدوء: يا فلان! إنَّ كتابي طبُِعَ بعد الحصول على إذن وتصريح رسمي من وزارة 

الإرشاد، ما القانون الذي استندتم إليه عند توقيفه ومصادرته؟ قال ذلك الشخص: نحن 

فوق القانون! رمقته بنظرةٍ ذات معنى ولم أقل شيئًا آخر«.

نعم؛ ]فبحسب قول الشاعر[:

دعكَ الآن عن شرح هذا الهجران وعن هذه اللوعة، واترك الأمر إلى وقت آخر))).

في نهاية المطاف وبعد مرور عشر سنوات من التوقيف طبُِعَ ونشُِرَ هذا الكتاب في فترة 

الكتب  متابعي  لدن  من  واسعًا  ترحيبًا  الجمهورية ولاقى  لرئاسة  السيّد محمد خاتمي  توليّ 

وروّاد المكتبات. وقد كتب الأستاذ صالحي حول هذا الأمر:

»إنَّ كتاب )نظرةٌ في الملحمة الحسينية للأستاذ الشيخ مطهري( هو من مؤلفاتي التي 

حيالها،  بالرضا  أشعر  التي  الكتب  من  وهو  أعمالي،  سائر  من  أكبر  جُهدًا  فيه  بذلتُ 

إقبالً  نال  الكتاب  هذا  نشُر  أن  وبعد  بدقّة.  يطالعوه  أن  الحقيقة  طلّب  من  وأتوقّع 

واسعًا، إلى درجةٍ طبُِعَ مرتيَن في عام واحد، وقد أشاد به بعض العلماء، من جملتهم 

أحد علماء الدين في مدينة أراك، إلى درجة الانبهار. وباعتقادي أنَّ طلّب الحقيقة لا 

يستغنون عن هذا الكتاب«.

من أبيات ديوان المثنوي لجلال الدين الرومي. ]المترجم[ 	(((



41 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

10. دراسةٌ جديدةٌ حول بضعة مباحث فقهية)))

يعُد هذا الكتاب من الأعمال المبتكرة والأصيلة التي قدّمها هذا المحقق الفذ، إذ يعُنى 

استدلالي واضح،  منهج  مباحثه مكتوبة على وفق  وإنَّ جميع  الفقهية،  المسائل  بجملة من 

متضمنًا خمسة فصول وبالتفصيل الآتي:

الفصل الأول: بحثٌ اجتهادي في الطهارة والنجاسة

الفصل الثاني: الاجتهاد المغلقَ والاجتهاد المفتوح

الفصل الثالث: بحثٌ حول أخبار الكُرّ
الفصل الرابع: حول اللجنة السابعة ]في مجلس الشورى الإسلامي[)))

الفصل الخامس: مدخلٌ إلى موضوعة طهارة الكافر

الاجتهادي«  و»الأنموذج  الحيوي«  لـ»الفقه  مثالً  ومحتوياته  الكتاب  هذا  مطالب  تمثلّ 

الفقهي  التجديد  مستوى  وعلى  العلمية.  الحوزات  في  الشباب  والفقهاء  الباحثين  لجميع 

يذكّرنا هذا السِفر الثمين بنظريات فقهاء من أمثال ابن أبي عقيل العماني )ت قبل 369هـ(، 

وابن جُنيد الإسكافي )ت 381هـ(، والشريف المرتضى )ت 436هـ(، وابن إدريس الحليّ )ت 

598هـ(.
11. الأحاديث الوهمية في تفسير مجمع البيان، مع أربعة مقالات تفسيرية أخرى)))

يتضمّن هذا الكتاب خمسة مباحث قرآنية دقيقة، وبالوصف الآتي:

المبحث الأول: الأحاديث الوهمية في تفسير مجمع البيان

المبحث الثاني: حُكم أسرى الحرب في القرآن ونقد لآراء المفسرين

المبحث الثالث: تفسير آية ﴿رفَثََ﴾ ونقد لآراء المفسرين

المبحث الرابع: تنزيلان للِقرآن؟ أم تنزيل واحد؟ ونقد رأي العَلّمة الطباطبائي في الميزان

المبحث الخامس: تفسير آية المحاربة وأحكامها الفقهية

فردا، 1381ش  امُيدِ  )منشورات  الثانية،  فقهی، ط:  مبحث  در چند  پژوهشی جدید  الفارسي:  العنوان  	(((
]2002م[(، 216 صفحة.

استضُيف الشيخ صالحي النجف آبادي من قبل إحدى اللجان التشريعية في مجلس الشورى الإسلامي  	(((
الإيراني واستشاره النوّاب حول بعض الأمور الشرعية. )المترجم(

العنوان الفارسي: حدیث‌هایِ خیالی دَر تفَسیرِ مَجمع البیان به همراهِ چهار مقاله تفسیری، ط: السابعة،  	(((
)طهران: منشورات كوير، 1400ش ]2021م[(، 432 صفحة.



الجهاد في الإسلام42

التجديد والإبداع  التي أنجزها المؤلفّ المحقق نجد  في جميع هذه المباحث الخمسة 

في التفسير الذي يرافقه التحقيق والتتبع بنحو واضح. فالملمّون بعِلم التفسير سيجدون بعد 

تفسير  منهجَ  يعُلمّ  تدبرّ  القرآن«. وهو  في  لـ»التدبرّ  بارز  أنهّ مصداق  الكتاب  مطالعة هذا 

القرآن بالقرآن، ومع تسليط الأضواء على الروايات المعنية ونقد آراء المفسّرين، ويعرض أمام 

القارئ طريقة التعمّق في القرآن الكريم.
12. الجهاد في الإسلام)))

يتضمّن هذا الكتاب دروس »خارج الفقه« لسِماحة الأستاذ صالحي في حوزة قم العِلميّة، 

وقد  )602-676هـ(،  الحليّ  للِمحقق  الإسلام(  )شرائع  في  الجهاد  كتاب  متن  إلى  بالاستناد 

استمرتّ لفترة طويلة. لقد دوّنتُ في حينها ملخّص كلّ هذه الدروس، وبعد الانتهاء من كلّ 

محاضرة كنت أراجع وأحرر ما دوّنته بالاستناد إلى أشرطة التسجيل الصوتي، وأضيف عليه 

صالحي:  الأستاذ  سماحة  قال  الجهاد  مباحث  من  الانتهاء  بعد  التوضيحية.  الهوامش  بعض 

القراّء وأنشره في كتاب باللغة  »أريد أن أحرر مطالب دروس الجهاد بطريقةٍ تنفع جميع 

في  )الجهاد  كتاب  وألفّ في ضوئها  تقريرات درسه،  مِنّي مجموعة  استعار  لذا  الفارسية«. 

الإسلام( بقلمه الشيّق وبأسلوبه الاستدلالي والعقلاني، وبعد الانتهاء من تأليفه دفع الكتاب 

الباحثين  قبل  من  واسعًا  إقبالً  نال  ونشره  طباعته  وبعد  طهران[،  ]في  نيِ  منشورات  إلى 

والمحققين.

من  فريدًا  الجهاد  بعض  ومن  نادرًا  يعُدّ  –الذي  الفقهي/الاجتماعي  الكتاب  هذا  يتضمّن 

نوعه- أربعة فصول:

الفصل الأول: هل الأصل هو الحرب أو السِلم؟

الفصل الثاني: جهاد البُغاة

الفصل الثالث: أسرى الحرب

الفصل الرابع: غنائم الحرب

المطلقَة  الكريم، حاملً الآيات  القرآن  الجهاد في  الكتاب تفسيراً دقيقًا لآيات  يقدّم هذا 

على المقيّدة، وبعد دراسته لحروب النبيّ الأكرم صلىّ الله عليه وآله وسلمّ يتوصّل إلى نتيجة 

مؤدّاها أنَّ جميع حروب رسول الله كانت دفاعية، ولم تكن ابتدائية. ثمّ يبحث في مفهوم 

العنوان الفارسي: جِهاد دَر اسِلام، ط: السادسة، )طهران: منشورات نِ، 1397ش ]2018م[(، 328 صفحة؛  	(((
وهو الكتاب الراهن.



43 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

»الغنائم« و»الأنفال« و»الفَيء«، ناقدًا –وبنحوٍ دقيق وحسن- آراء المفسرّين والفقهاء الشيعة 

والسنة في هذا الموضوع، لينتهي الكتاب ببحث دقيق وعميق لمفهوم »ذي القربى«.
13. الغُلوّ؛ مدخل إلى أفكار وعقائد الغلاة في الدين)))

الوسطيّة  إلى  الإسلامية  المذاهب  أتباع  صالحي  الأستاذ  سماحة  يدعو  الكتاب  هذا  في 

والاعتدال في الفكر والسلوك، محذّرًا من أيّ نمط من الإفراط والتفريط في العقائد والسلوك. 

يعُدّ هذا الكتاب في بابه سِفراً جذّاباً ونافعًا لجميع الفئات من القراّء، وتنقسم مطالبه على 

فصليَن:

الفصل الأول: الغُلوّ، تيارٌ فكريّ منحرف

الفصل الثاني: الثالوث المشؤوم

يعنى الفصل الأول بتيّار الغلوّ بين المذاهب السنية، فيما يعنى الفصل الثاني بالغلاة في 

المذهب الشيعي، مستعرضًا في كلّ فصل نماذج من الغلوّ على مستوى الكلام والكتابة لثلاث 

فئات من الغلاة وتحت عنوان الثالوث المشؤوم:

الفئة الأولى: أعداء أئمة أهل البيت ع

الفئة الثانية: الفسّاق والمتهتكون والماجنون.

الفئة الثالثة: بعض من المحبين المغالين والمتطرفين للأئمة.

تشكّل هذه الفئات ثالوثاً أطلق عليه المؤلفّ تسمية »الثالوث المشؤوم«، لأنَّ آثاره الضارةّ 

والمناهضة للإسلام كانت مرةّ ومدمّرة جدًا للِعالم الإسلامي.

يعُد هذا الكتاب من الأعمال القيّمة جدًا التي يحتاج مجتمعنا اليوم -أكثر من أيّ وقت 

مضى- إلى بيان حقائقها. لا سيما أننا في السنوات الأخيرة بتنا نشهد رواجًا كبيراً للِخرافات 

والغلوّ باسْم الدين والمذهب والمراسيم الدينية ومِن قبل مجموعة من الخطباء والمنشدين.
14. قضاء المرأة في الفقه الإسلامي، مع مقالات أخرى)))

يتضمّن هذا الكتاب أحد عشر مقالً بحثيًا وفي الموضوعات الآتية:

1. توليّ المرأة للِقضاء في الفقه الإسلامي

كوير،  )منشورات  الخامسة،  ط:  دین(،  در  غالیان  وعقاید  افکار  بر  )درآمدی  غلو  الفارسي:  العنوان  	(((
1397ش ]2018م[(، 184 صفحة.

العنوان الفارسي: قضاوت زن در فقه اسلامی همراه چند مقاله دیگر، ط: الثانية، )منشورات امُيدِ فردا،  	(((
1386ش ]2007م[(، 320 صفحة.



الجهاد في الإسلام44

2. المعارضة ]السياسية[ في صدر الإسلام

لام على الموازين الفقهية 3. تطبيق نهضة الإمام الحسين عليهِ السَّ

لام 4. سؤالان حول نهضة الإمام الحسين عليهِ السَّ

5. التفسير الرمزي عند كعب الأحبار

6. بحثٌ في تفسير آية المودّة

7. نقد نظرية الدكتور علي شريعتي في كتاب )الشهادة(

8. تعدد الزوجات في الإسلام

9. أسطورة في قالب الحديث

10. أقوال العلماء في عِلم الإمام

11. نقد مقتضب لكِتابٍ ضخم

في جميع هذه المقالات الإحدى عشرة، تتجلىّ بوضوح روح البحث واستقصاء الحقيقة 

التي تميّز بها المؤلف؛. وقد كان هدفه الرئيس من تأليف هذا الكتاب هو تبرئة الدين الإسلامي 

الحنيف من كل الأفكار المنحرفة والخرافات، وتقديم فهم كامل للِقرآن الكريم ولسنّة النبيّ 

لام فهمًا كاملً، وتجنّب التقليد الأعمى  صلىّ الله عليه وآله وسلمّ وآل بيته الأطهارعليهِم السَّ

في القضايا العقائدية.

الإمام( و)نقد  عِلم  العلماء في  )أقول  المقاليْن:  أنَّ  يبدو  الذكر  آنفة  المقالات  بين  ومن 

مقتضب لكتاب ضخم( ذو أهمية أكبر، لا سيما أنهّ في المقال العاشر عرض بحثاً مهمًا وجذّاباً 

حول عِلمِ الإمامِ المعصوم، حيث ناقش ونقََدَ آراء مجموعة من العلماء المعروفين في الحوزة 

الله صالحي، إذ كتبه في فترة  يعُد آخر ما كتبه آية  فإنهّ  الحادي عشر  المقال  أمّا  العلمية. 

المقال، لأنهّ كان لا يحبذّ عدم  لكتابة هذا  المعدة، وكان مضطراً  الناجم عن سرطان  مرضه 

الردّ على الكتاب الضخم الذي ألفّه حجّة الإسلام رضا أستادي في 608 صفحة، حيث جمع 

الخالد(  )الشهيد  كتاب  والمنشدين على  المنبر  الحوزة وخطباء  انتقادات واعتراضات علماء 

خلال السنتين 1349 و1350ش ]1970-1971م[، وكان لا يريد أن يظلّ هذا الكتاب من دون 

جواب. مع ذلك أتذكّر أنهّ في آخر اتصال هاتفي قال لي:

»أوجّه شُكري مرتَيْن بشأن كتاب الشيخ أسُتادي المعنوَن )سيرة كتاب الشهيد الخالد(؛ 

الآخر  والشُكر  التوفيق،  بهذا  أستادي  الشيخ  على  مَنَّ  لأنهّ  تعالى،  لله  الأوّل  الشُكر 

لسِماحة الشيخ أسُتادي الذي بذل جهدًا في جمع المطالب المتفرقة المرتبطة بكتاب 



45 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

)الشهيد الخالد(. وسبب شُكري للِشيخ أسُتادي هو أنَّ مَن يطالع كتابَه سيضطرّ للِرجوع 

مَ الشيخ أسُتادي بنقده  إلى كتابي )الشهيد الخالد( أيضًا ومطالعته! ففي واقع الأمر قَدَّ

هذا –أيًّا كان حافزه- خدمةً كبيرة لي، وإنهّ –سواء أكان يعلم أو لا يعلم- ساهم في 

الترويج لصِالح كتاب الشهيد الخالد!«

ردّ الأستاذ صالحي في هذا المقال -المكوّن من تسع صفحات- على النقاط الجوهرية في 

نقد الشيخ أسُتادي، مستعرضًا إجابة علمائية ضمن ما سمّاها بـ»سبعة نقاط ضعف«، مناقشًا 

وناقدًا لمطالب الشيخ أسُتادي بنحو مقتضب؛ وختم المقالَ بنقل عبارتيَن عن السيد الخميني 

مع إجراء الجرح والتعديل على العبارتيَن.
15. أثر الأحاديث في تفسير القرآن الكريم وفهمه)))

بعد رحيل المرحوم الأستاذ صالحي )في3 أيار/مايو 2006( أحال إليَّ ورثتهُ الكرام مجموعة 

مخطوطاته غير المطبوعة، من مؤلفات وتحقيقات، وذلك من أجل إعدادها وإخراجها للطباعة 

والنشر. وقد عكفتُ طوال سنتيَن كاملتيَن على تهيئة وتنظيم كافة هذه المخطوطات، وبعد 

أن عملت على فهرستها ومراجعتها وتحقيقها وتصحيح نصوصها، وبعد بذل كثير من الوقت 

كتاب  كان  وقد  للِطبع.  أعددتهُا  المخطوطات  مع  ومقابلتها  النصوص  تنضيد  وبعد  والدقة، 

»أثر الروايات في تفسير القرآن الكريم وفهمه« أوّل كتاب ينُشَر بعد رحيل سماحة الأستاذ 

المجلد  الكاملة،  الأعمال  »مجموعة  عنوان  وتحت  الكاملة،  أعماله  مجموعة  صالحي ضمن 

الأول، الدراسات القرآنية« من إعدادي وتحقيقي، وفي 260 صفحة، وقد صدر عن منشورات 

»صَحيفه خِردَ« في عام 2012. وفيما يلي موضوعات هذا الكتاب وعنواناته:

- مقدّمة المحقق

- بحثٌ حول مفهوم المتشابه والتأويل في القرآن

- حول رسالة المحكم والمتشابه المنسوبة إلى الشريف الرضي

- دَور الروايات في تفسير القرآن

- تأملات في قصة طالوت

- تفسير ﴿أنَعمتُ عليهم﴾ من منظور روائي

- تفسير ﴿الم﴾ من منظور روائي

)منشورات  كوشا،  محمّد علي  وتحقيق:  إعداد  قرآن،  وفهم  تفسیر  در  روایات  تاثیر  الفارسي:  العنوان  	(((
صحيفه خرد، 1391ش ]2012م[(، 260 صفحة.



الجهاد في الإسلام46

لام - تفسير عشر آيات من سورة الإنسان، فضيلة عظيمة لأهل البيت الأطهار عليهِم السَّ

- أثر الإيمان على العمل

- تفسير آية ﴿فاقتلُوا أنفسَكُم﴾

- ثلاثون درسًا قرآنيًا للشباب

16. ترجمة القرآن الكريم ]إلى الفارسية[)))

صدرت هذه الترجمة بعد مراجعتي للنص ومن قبل منشورات كوير عام 2015 في طهران، 

الترجمات  من  اليوم  وتعَُد  الكريم،  للقرآن  دقةًّ  الفارسية  الترجمات  أكثر  من  واحدة  وهي 

المقارنة))) لنصّ القرآن.

تأتي هذه الترجمة في الصفحة المقابلة للِنص الأصلي، ولها بعض الهوامش التوضيحية في 

بعض الصفحات، وتنتهي بكلمةٍ للِمحرر ومن 22 صفحة.

وقد سبق أن نشُِرتَ ترجمة للِقرآن الكريم في عام 2006 معتمدةً ترجمة المرحوم صالحي، 

إذ صدرت عن مركز الثقافة والمعارف القرآنية ومن قبل منشورات بوستانِ كتاب. 

17. ]تجرّع[ سموم الأفكار )مذكرات وأفكار آية الله صالحي النجف آبادي()))

]الشيخ كوشا[، وصدر عن  بقلمي  إعداد مجتبى لطفي، ويبدأ بمقدّمة  الكتاب من  هذا 

منشورات كوير في عام 2016 ويقع في 431 صفحة، ويتضمن العنوانات الآتية:

كلمةٌ وديباجة

الباب الأول: الولادة، الأسرة والنشاط العلمي

الباب الثاني: المذكرات والنضال السياسي

الباب الثالث: بداية )الشهيد الخالد( ومآلاته

الملحقات

العنوان الفارسي: كتابِ قرآنِ كريم، ترجمه فارسى: نعمت الله صالحى نجف آبادى، )طهران: منشورات  	(((
كوير، 1398ش ]2019م[(، 630 صفحة.

]والمراد من الترجمة المقارنة للقرآن الكريم هو تطابق محتوى الترجمة مع النص القرآني، وفي الوقت نفسه  	(((
تنسجم الترجمة مع قواعد اللغة الفارسية، وبنحو لا تكون مجردّ ترجمة حرفية[.

العنوان الفارسي: شوکرانِ انَدیشه، إعداد: مجتبى لطفي، )طهران: منشورات كوير، 1397ش ]2018م[(،  	(((
432 صفحة. و»تجرّع سموم الأفكار« في عنوان هذا الكتاب للِكناية عن الهجمات والاتهامات التي وجهت 

للشيخ صالحي النجف آبادي بعد نشره كتاب )الشهيد الخالد(.



47 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

الكتاب التذكاري عن سماحة آية الله الشيخ نعمة الله صالحي النجف آبادي )))

صدر هذا الكتاب التذكاري بالتزامن مع الذكرى السنوية الأولى على رحيل المرحوم الأستاذ 

صالحي، وذلك في أيار/مايو 2007، ويقع في 248 صفحة، ويتضمّن أربعة أقسام:

- رسائل النعي والتأبين

- المقالات )ثمانية مقالات(

- الملحقات

- الصور

ثانياً: الآثار المخطوطة وغير المطبوعة، والتي تشمل الآتي أربعة أقسام

أ. الدراسات القرآنية

1- بحثٌ حول آية المودّة

محمّد  بقلم  الفارسية  إلى  وترُجِمَت  العربية  )باللغة  التطهير  آية  تفسير  في  دراسةٌ   .2

جوكار(

3. تفسير آية ﴿أولي الأمر﴾

4. تفسير ﴿اهدنا الصّراط المستقيم﴾

5. حول رسالة المحكم والمتشابه المنسوبة إلى الشريف المرتضى

6. مسألة العصمة

7. تفسير الآية السابعة من سورة الفاتحة من منظور الروايات

8. ترجمة وتفسير موجَز لعشر آيات من سورة البقرة

9. ترجمة وتفسير موجز لسبع آيات من سورة الحجرات

10. ملاحظات حول ثقافة القرآن الكريم

ب. الدراسات الفقهية

1. بحثٌ حول الليالي المقمرة )باللغة العربية، وترُجِمَ إلى الفارسية بقلم محمّد جوكار(

2. مباحث استدلالية حول الخمس والأنفال

العنوان الفارسي: یادنامه حضرتِ آیت‌الله‌ حاج شیخ نعمت‌الله صالحی نجف‌آبادی، )منشورات صَحيفه  	(((
خِردَ، 1386ش ]2007م[، 248 صفحة.



الجهاد في الإسلام48

3. ما هو حكم المعصية المقارنة؟

4. الرد على نقد محمّد جواد محدّثين في جريدة إيران )حول شهادة الرجل والمرأة(

5. فتاوى الشافعي الغريبة في كتاب )الأمُ(

6. الفتاوى الغريبة لدى أهل السنة في المصادر الفقهية

ج. الدراسات القرآنية والحديثية

1. تأملات في تاريخ الإسلام

2. مجموعة دراسات حول معرفة الإمام في ضوء رواية الرواة

3. بحثٌ موجَز حول مفردة »الخاصّة« و»العامّة«

4. تأمّلٌ في حديث »قرَضَُوهُ بالمقاريض«

5. وقفةٌ عند حديث نبويّ في باب وضع الحديث

6. مبنى كتاب )تلخيص الشافي(

لام من تهديد ملكة سبأ 7. هدف النبيّ سليمان عليهِ السَّ

8. تأملات في حديث »إنَّ اللهَ شاءَ أنْ يراكَ قتَيلً«

9. غرائب الروايات المروية عن أبي سمينة الكذّاب

10. تأملات في الخطبة )الغديرية( في كتاب )الاحتجاج( للطبرسي

11. تأملات حول الكليني والكافي

12. تحقيق حول حديث الكساء

13. السنة الأخيرة من حياة النبيّ صلىّ الله عليه وآله وسلمّ وقصّة غدير خم

14. أسامي الرجال في تاريخ الطبري

15. التصريحات الفاقدة للِدليل )وقفةٌ عند كتاب عليٌّ إله العِلم والسيف، تأليف ذبيح 

الله منصوري(

16. مطالب من كتاب )عائشة بعد النبيّ( من تأليف ذبيح الله منصوري

17. البرنامج الديني عند النبيّ الخاتم صلىّ الله عليه وآله وسلمّ

18. تاريخ صناعة الحديث



49 يدهتم: دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

19. تحمّل المخالف

20. دروس من نهج البلاغة

21. الصلح المقدّس

22. الفوائد الرجالية

23. معنى الشيعة

24. مصادر النجاشي في الفهرس

25. مناقشة حول حديث همام

26. بداية بعثة رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ

27. أقسام تحمّل الحديث

28. رجال الحديث الأول

29. حديث وهب من منبّه الموضوع

30. قائمة بروايات الجري والتطبيق في تفسير )الميزان(

31. سرايا المسلمين في معركة بدر

32. كلمةٌ حول مصادر كتاب )الشهيد الخالد(

لام وزوجاته 33. أسماء أبناء الإمام علي بن أبي طالب عليهِ السَّ

د. مجموعة الدراسات والنصوص النقدية 

1. حول رأي العالم المجاهد الدكتور علي شريعتي في كتاب )الشهيد الخالد(

2. نقد )]الكتاب[ ذو السنوات السبع، لماذا أثار ضجةً؟()))؟
3. نقد كتاب )الذود عن الحسين الشهيد()))

]كتابٌ للِشيخ علي بناه اشتهاردي )1917-2006(، وعنوانه الفارسي هو: )هَفْتْ ساله چِرا صِدا دَر آوَرد؟(  	(((
صدر في عام 1971. أمّا وجه تسمية هذا الكتاب فهو أنَّ الشيخ صالحي النجف آبادي كان قد ذكر في 
كتابه )الشهيد الخالد( أنّ البحث والتحقيق الدقيقَين لتأليف هذا الكتاب استغرق سبع سنوات. وبعد 
صدوره وفي معرض الرد على )الشهيد الخالد( ألفّ الشيخ اشتهاردي كتابهَ وسمّه بـ)الكتاب ذو السنوات 
السبع لماذا أثار ضجة؟( وذلك على سبيل التهكّم والتعريض. وبالطبع فإن الشيخ صالحي النجف آبادي 

لم يترك هذا الكتاب من دون رد[.
كتابٌ للشيخ محمد علي أنصاري )1911-1984(، وعنوانه الفارسي هو: )دفاع از حسين شهيد(، صدر في  	(((

عام 1971 للِرد على كتاب )الشهيد الخالد(.



الجهاد في الإسلام50

4. نقد مقالة الأستاذ مهدي چهل تني حول كتاب )نظرة في كتاب الملحمة الحسينية(

لام في أثناء الصّلاة 5. قصة إخراج السهم من رجِل الإمام علي عليهِ السَّ

6. ضرورة التحقيق في مجموعة من الموضوعات

7. الرسائل الواردة والمرسلة حول فلسفة نهضة سيد الشهداء

8. حوارٌ مع مؤلفّ كتاب )الشهيد الخالد(

ثالثاً: أشرطة التسجيل الصوتي لدروس خارج الفقه والرجال والتفسير

من مجموعة أشرطة التسجيل الصوتي المتوفرة استخُرج حتى الآن الموضوعات الآتية:

أ. أبحاث تفسيرية وفقهية حول سورة الأنفال، 130 درسًا

ب. أبحاث فقهية لكتاب الجهاد، 73 درسًا

ج. أبحاث ولاية الفقيه في حوزة قم، 40 درسًا

د. مناقشة ونقد لتاريخ الإسلام، 10 دروس

هـ. دروس ولاية الفقيه في مدينتيَ )داران( و)فريدن(، نحو 18 درسًا

و. دراسةٌ حول حديث طلحة بن زيد العامي، 9 دروس

ز. محاضرات تبليغية في مدينة نجف آباد، 10 جلسات

ح. أشرطة تسجيل لدروس مختلفة، أكثر من ثمانين درسًا

ط. أشرطة تسجيل أخرى، نحو 200 درسًا

إنَّ المتبقي من آثاره المخطوطة، وكذلك كافة دروس المرحوم الأستاذ صالحي تمتاز في 

والتأمّل وعن  التفكير  الموجودة تكشف عن دقتّه في  بالإبداع والتجديد. فكتاباته  معظمها 

الكتب  الدينية، ولم يكن قط يعمل على صناعة  المعارف  مدى حرصه في كشف واقعيات 

والنصوص المهلهلة! ومما لا شكّ فيه لو قدُّر له أن يطول عمره ويعيش لسنوات أكثر لعََرضََ 

هذه الآثار في صورة أكثر نضجًا ودقةًّ مما هي عليه الآن.

تتكوّن معظم مخطوطات المرحوم الأستاذ صالحي النجف آبادي من مجموعة ملاحظات 

ومسودّات واقتباسات أولية مدوّنة على القصاصات الخاصة بالبحوث، والتي كان ينوي إكمالها، 

ولكن لم يسعفه العمر كثيراً.

على الرغم من أن هذه الآثار تبدو مختصرة ومجمَلة إلى حدّ ما، فمن شأنها أن تكون نافعة 



51  دي )ا نجف آبيخ نعمة الله صالحيلله الشاآية آية آآية آ

الأحاديث  نقل  ثنايا  بين  يبحثون  لمن  بالنسبة  والمحققين، لا سيما  للباحثين  الطريق  وتنير 

والأقوال عن قراءات جديدة؛ فآراء الأستاذ صالحي، فضلً عن الجانب الفني وتضمّنها منهجًا 

في النقد والتمحيص، تفتح للِقارئ باب التأمل والدقةّ، وبنحوٍ يمكننا القول بأنَّ أدنى فائدة 

في  والرغبة  التساؤل  وإيجاد  الفضول  إثارة  هي  الآثار  هذه  مطالعة  من  القارئ  يجنيها  قد 

التحقيق، وهي من سمات جيل عصرنا الراهن، أعني الجيل الذي يحتاج إلى أجوبة عقلانية 

وعلميّة ومتعطشّ للِحقائق الخالصة من ينبوع معارف الوحي الزلال ومن خلال المتخصصين 

الحقيقيين في الدين.

نعمل في الوقت الراهن على إخراج كافة مخطوطات هذا الأستاذ الفذ ومن دون أدنى 

تغيير وتحريف؛ وأينما كانت ثمّة حاجة إلى التوضيح يتم التنويه إلى ذلك في الهامش ومع 

تقييد ذلك بعبارة »توضيح المصحح«.

ولا بدّ لي هنا، ومع احترامي وتقديري البالغَين لذِوي هذا العالمِ الفقيد، أنْ أعرب عن 

صالحي  محسن  والدكتور  صالحي  مهدي  الحاج  الأستاذ  الجليلين،  لنِجليَه  وتقديري  امتناني 

الله صالحي  آية  للِمرحوم  والمتدينّ  الصالح  الخلف  حقًا  يمثلّان  وهما  توفيقاتهما(،  )دامت 

النجف آبادي، إذ حافظا على تراث والدهما الجليل على نحو حسن، وبمساعيهما الطيّبة في 

طباعة ونشر هذه الأعمال خَلدّا هذه المؤلفات القيّمة في الذاكرة العلمية والثقافية في إيران.

وفي الختام لا بدّ لي من أن أقدّم الشكر والعرفان لجميع الأعزةّ الذين ساهموا في تنضيد 

نصوص هذه الآثار وتصحيحها ومراجعتها والبحث عن مصادرها وتصميم صفحاتها، وخاصة 

الذي  بورحيدري  سعيد  محمّد  الأستاذ  والمثابر  المؤمن  الأخ  يبذلها  التي  المخلصة  للِجهود 

أعانني كثيراً في تنظيم وترتيب وفهرسة مجموعة آثار المرحوم الأستاذ صالحي النجف آبادي، 

للِصديق  والشكر موصول  ككتاب.  وإخراجها  النصوص  إعداد هذه  كبيرة في  بذل جهودًا  إذ 

الفاضل المتخصص في الدراسات القرآنية الأستاذ مهدي ياقوتيان الذي تولىّ مراجعة وإعداد 

هذا القسم من الأبحاث والدراسات بنحوٍ حسن، فله مِنّي خالص الشكر والامتنان.

محمّد علي كوشا

قم-خريف 2016م





53 مة الممقدّ  ؤلّف

مقدّمة المؤلّف

في أتون الحرب الإيرانية العراقية ذهبتُ إلى الجبهة، وعندما واجهتُ المشاهدَ الفظيعة 

والمؤلمة لنِقل الشهداء والجرحى إلى الخطوط الخلفيّة لامستُ بكلّ جوارحي ووجودي مرارةَ 

الحرب وقسوتها. وفي ساعتها لاحت في ذهني شرارةُ فكرةٍ تدعو إلى إخضاع موضوعة الجهاد 

في القرآن والحديث والنصوص الفقهية إلى الدراسة والتمحيص لنِدرك حقيقتها. وعندما عُدتُ 

إلى قم قررتُ أن أدرس الجهادَ على وفق المنهج الاجتهاديّ، وقد أعُلِنَ وقتها أنَّ مجلس درس 

البحث الخارج في موضوعة الجهاد سينعقدُ في مسجد الإمام، وبدأ الدرسُ فعلً ولاقى ترحيبًا. 

لقد ألقيتُ نحو ثلاث وسبعين محاضرةً في باب الجهاد وبأسلوب البحث الخارج، وتوصّلتُ 

طوال هذه البحث إلى نتيجةٍ مؤدّاها أنَّ الجهادَ بحسب ما وَردََ في القرآن الكريم وَسيرة النبيّ 

صلىّ الله عليه وآله وسلمّ، والجهادَ بحسب ما كَتبََهُ الفقهاءُ في النصوص الفقهية، يعكسان 

رأييَن متنافرَين، ونسبة التعارض بينهما )أي الجهاد في القرآن والسنّة، والجهاد عند الفقهاء( 

تبلغ مئة وثمانين درجة! لأنَّ ما قاله الفقهاءُ يفيد أنَّ »الجهاد الأصليّ« في الإسلام هو أن يفُرضَ 

مسالمِين؛  كانوا  وإن  للِإسلام،  يخضعون  لا  مَن  على  السلاح  وبقوّة  الابتدائية  بالحرب  الدينُ 

وإنَّ هذا الأمر، )بحسب الفقهاء(، تكليفٌ إلهيٌّ كالصّلاة والصّوم. بينما نجَِدُ ما وَردََ في القرآن 

والسيرة النبويةّ يدعو إلى الإحسان إلى الكفّار المسالمين، فالآيةُ الثامنةُ مِن سورة الممتحنة))) 

لمََ  تحثّ على ذلك، فضلً عن أنَّ قوله تعالى ﴿فإَِنِ اعْتزَلَوُكُمْ فلَمَْ يقَُاتلِوُكُمْ وَألَقَْوْا إلِيَْكُمُ السَّ

الكفّار  سَبِيلً﴾ ]النساء: 90[ يقتضي تحريم الحرب الابتدائية مع  عَليَْهِمْ  لكَُمْ  اللَّهُ  جَعَلَ  فمََا 

المسالمين.

إذن ثمّة تباين كبير بين ما قاله الفقهاءُ وما وَردََ في القرآن الكريم وسيرة النَّبيّ صلىّ الله 

عليه وآله وسلمّ. ومن هنا راح الغربيّون يطعنون بالإسلام، إذ وصفوه طبقًا لما جاء في النصوص 

الفقهية للِمسلمين وبأنهّ متعطشّ للِدماء وللِضّرب بالسيوف، وإنَّ أجندته تقتضي فرضه عنوةً 

على النّاس مِن خلال الحرب والقوّة العسكرية. مِن هنا تتضح المهمةُ الكبيرةُ والعِبء الثقيل 

ن دِياَركُِمْ أنَ تبََُّوهُمْ وَتقُْسِطوُا إلِيَْهِمْ  ينِ وَلمَْ يخُْرجُِوكُم مِّ ﴿لا ينَْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لمَْ يقَُاتلِوُكُمْ فِ الدِّ 	(((
إنَِّ اللَّهَ يحُِبُّ المُْقْسِطِيَن﴾



الجهاد في الإسلام54

الملقى على عاتق الفقهاء، إذ يجب عليهم إعادة التفكير حول مبحث الجهاد، وإعادة النظر 

في ما جاء في النصوص الفقهية، والعمل على مطابقته مع آيات القرآن وسيرة النَّبي صلىّ الله 

عليه وآله وسلمّ، ومِن ثمَّ فرز ما يجدون فيه من شوائب وإبعاده عن متن الفقه، ليِتمكّنوا في 

نهاية المطاف مِن إبراز الوجه الحقيقيّ والإنسانيّ للِجهاد الإسلاميّ والتعريف به للِعالمَين.

أعرضُ هنا الموارد التي أفتى فيها الفقهاء مِن دون الاستناد إلى مبنى صحيح:

المورد الأول

الكفّار بالحربِ شرطاً لمحاربتهم قد  ابتداء  يقول الإمامُ الشافعيّ إنَّ الآيات التي جعلت 

للَِّهِ﴾  كُلُّهُ  ينُ  الدِّ وَيكَُونَ  فِتنَة  تكَُونَ  لَ  حَتَّىٰ  ﴿وَقاَٰتلِوُهُم  هي  نسختها  التي  والآيةُ  نسُِخَت، 

)البقرة: 193(. ومِن ثمَّ تجب الحرب الابتدائية مع الكفّار، وإنْ كانوا مسالمين، وذلك من أجل 

إحِكام الدين. لقد سادت فتوى الإمام الشافعي هذه على الفضاء الفقهيّ، وقبَِلها عامّةُ الفقهاء 

إدريس  وابن  الطوسي  والشّيخ  الحنفي  الهمام  ابن  منهم  استثناء،  أيّ  دون  ومِن  وخاصّتهم 

الذي  القول  أنَّ هذا  بيد  الخوئي.  والسيّد  الجواهر  الثاّني وصاحب  والشّهيد  الحليّ  والعَلّمة 

أجمعوا عليه غير صحيح مِن منظور المؤلفّ، ولا يمكن الأخذ به، وسيرد في متن هذا الكتاب 

إيضاحُ ذلك مفصّلً.

المورد الثاني

يقول الفقهاءُ الشيعة إنَّ الجهادَ يجب أن يكون بأمر المعصوم، وإنهّ بطبيعة الحال معطَّلٌ 

ر هؤلاء الفقهاء »الإمام العادل« المذكور في الروايات بمعنى الإمام  في زمن الغَيبة. لقد فسَّ

المعصوم، ولكنّه تفسير غير صحيح، وإنَّ الجهاد الواجب المذكور في القرآن وسيرة النَّبيّ صلىّ 

الله عليه وآله وسلمّ لم يعُطَّل في عصر الغَيبة.

المورد الثالث

نسبوا لرِسولِ الله  صلىّ الله عليه وآله وسلمّ أنهّ باغَتَ بنَي المصطلق وَشَنَّ عليهم حملةً 

لم  وسلمّ  وآله  عليه  الله  النَّبيَّ صلىّ  وإنَّ  غير صحيح،  القول  ولكنّ هذا  وأبادهم.  عسكرية 

يهاجم بني المصطلق ولم يبدأ الحرب معهم.

المورد الرابع

م  نسبوا لرِسولِ الله هجومًا عسكرياً على أهل الطائف، وقالوا بأنهّ رماهم بالمنجنيق، وهدَّ

بيوتهَم عليهم وعلى نسائهم وأطفالهم. ولكن لا يصحّ نسبة هذه الحادثة إلى النَّبيّ، وإنَّه صلىّ 

الله عليه وآله وسلمّ لم يهدم بيوت أهل الطائف عليهم.



55 مة الممقدّ  ؤلّف

المورد الخامس

قالوا أنَّ رسول الله صلىّ الله عليه وآله وسلمّ في سيرته كان يدعو الكفّارَ إلى الإسلام، وإذا 

رفضوا الإسلام كان يحاربهم ابتداءً. ولكنَّ هذا القول غير صحيح، وإنَّ سيرة النَّبي صلىّ الله 

عليه وآله وسلمّ لم تكن كما يقولون.

المورد السادس

قالوا بوجوب الحرب الابتدائية مع الكفّار مرةًّ واحدة في كلّ عام. ولكنّه قول غير صحيح، 

ولا يجب مطلقًا محاربة الكفّار ابتداءً مرةّ واحدة في كلّ عام؛ بل يجب الدفاع كلمّا بدأ الكفّارُ 

بالحرب.

المورد السابع

أن  المسلمين  مِن  واحدٍ  كلّ  على  يوجب  كان  الأمر  بادئ  في  الشرعيَّ  الحكمَ  بأنَّ  قالوا 

يواجه عشرةً مِن الأعداء، ولكن هذا القول –بحسب رأيهم- نسُِخَ لاحقًا وأصبح الوجوب على 

كلّ واحدٍ مِن المسلمين أن يواجه اثنَين مِن الكفّار، وإذا كان عدد الأعداء ضعف المسلمين، 

وإن كان ذلك بفرد واحد، فلا يجب الدفاع. بيد أنَّ هذا الرأي غير صحيح، ذلك أنَّ صدّ العدو 

ومواجهة هجماته واجبة، سواء أكانت أعدادهم ضعف أعداد المسلمين، أو أقل منهم أو أكثر 

من الضِعف.

المورد الثامن

يقول الفقهاءُ الشيعةُ أنَّ البغُاةَ هُمْ مَن يمارسون الطغيان ضدّ الإمام المعصوم، ويشترط 

في محاربتهم أمر الإمام المعصوم. وبناءً على هذا لا وجود خارجي للِبُغاةِ في عصـر الغَيبة. 

ولكنَّ هذا القول غير صحيح، وللِبُغاة مصداق في عصر الغَيبة أيضًا، وتجب محاربتهم دفاعًا، 

ولا يشُترطَ في هذا الدفاع أمر الإمام المعصوم.

المورد التاسع

ذهب فقهاءُ الشيعة إلى أنَّ الأسرى الذين يقُبَض عليهم قبل انتهاء الحرب يجب قتلهم، 

انتهاء الحرب. ولكنّه رأيٌ  يقُبَض عليهم بعد  الذين  وأنَّ حُكمَهم يختلف عن حُكم الأسرى 

القتل مطلقًا،  ليس  الحرب  انتهاء  قبل  يقُبَض عليهم  الذين  الأسرى  وإنَّ حكم  غير صحيح، 

انتهاء  بل إنَّ حكمَهم هو الحكم نفسه الذي يجري على الأسرى الذين يقُبضَ عليهم بعد 

الحرب.

وجدوا  ما  إذا  الكتاب،  هذا  يطالعون  الذين  والمتخصصين  الشأن  أصحاب  مِن  يتُوقَّع  ما 



الجهاد في الإسلام56

فيه ما يخالف رأيهَم واعتقادَهم، أنْ لا يسارعوا فورًا إلى إنكاره، بل المرجوّ منهم أن يعيدوا 

مطالعته بنحوٍ أعمق، ومِن ثمَّ إذا لم يقبلوا الرأيَ المعروض يطُلعون الكاتبَ برأيِهم ونقدِهم، 

ففي ذلك خُطوةٌ نحو تكامل العِلمِ وتقدّمهِ.

طهران، 2 أيلول/ سبتمبر 2003

نعمة الله صالحي النجف آبادي



57 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

الفصل الأوّل

هل الأصل هو الحرب أم السِلم؟

»القتال«، فهو  مِن  أوسعُ  القرآنيّ  والعُرفِ  اللغةِ  بأنَّ معنى »الجهاد« في  نعلم  أن  يجب 

بمعنى مُطلقَِ الجهد والمثابرة في أيّ طريق ومِن أجل أيّ هدف. ويتضحُ بالقرينةِ الهدفُ مِن 

هذا الجهد، هل هو في سبيل الخير أو الشّر.

اللهِ حَقَّ جِهادِهِ﴾ ]الحجّ: 78[ تمثلُّ  الله« في قولهِ تعالى ﴿جاهِدوا في  إنَّ عبارةَ »في 

الخير؛ وإنَّ عبارةَ  الجهاد هو أن يكون في طريق  المقصودَ مِن هذا  أنَّ  الدالةَّ على  القرينةَ 

»على أنْ لا تشُركَِ« في قوله تعالى ﴿وإنْ جاهَداكَ على أنْ لا تشُركَِ بي ما ليَسَ لكََ بهِ عِلمٌْ﴾ 

الحربَ  إنَّ  إذن  الشّر.  سبيل  في  جهادٌ  هو  منه  القَصدَ  أنَّ  توضّحُ  قرينةً  تمثلّ   ]15 ]لقمان: 

اللغوي. والجهادُ في واقع الأمر هو  الله هو مصداق مِن مصاديق الجهاد بمعناه  في سبيل 

يجب  والذي  الأخص،  بمعناه  الجهاد  هذا  حول  البحث  بصدد  هنا  ونحن  الأخص،  بالمعنى 

تسميته بـ»الجهاد الاصطلاحيّ«.

قبل الخوض في أصل البحث حول الجهاد يجب التنويه إلى أمرَين بهذا الصدد:

الأمرُ الأوّل: هل يجوز في المنظور الإسلامي شَنّ الحرب مِن أجل فرض العقيدة أو لا يجوز؟

الأمر الآخَر: عند مواجهة العَدوّ المهاجم، هل السِلم هو الأصل، وفي أثناء العمل على دفع 

هجوم العدوّ هل يجب السّعي إلى إنهاء الحرب وبناء السّلام؟ أم أن الحرب هي الأصل ويجب 

تأجيجها قدرَ المستطاع؟

بالنسبة للأمر الأول يجب القول بأنَّ الإسلامَ لا يجوّز شَنّ الحرب مِن أجل فرض العقيدة، 

لأنَّ الآية 256 مِن سورة البقرة تقول: ﴿لا إكراهَ في الدّينِ قدَ تبَيَّنَ الرُّشدُ مِنَ الغَيّ﴾. تنطوي 

أنَّه  الدّين﴾ يعني  هذه الجملة الخبريةّ على معنى إنشائي، وإنَّ قولهَُ تعالى ﴿لا إكراهَ في 

وَالباطلَ  الحقَّ  أنَّ  ذلك  الدين،  إلى  الدّعوة  في  وإكراه  إجبار وفرض  أيّ  ممارسة  يجب عدم 

-وبحكم الفطرة البشرية- بيَّنان وواضحان، وليس ثمّة حاجة للِإكراه. إذن سواء أكان الإكراهُ 

على نحو التهديد أو على نحو الحرب يجب عدم ممارسته لفِرض الدين العقيدة.



الجهاد في الإسلام58

وبعبارةٍ أخرى إنَّ العقيدةَ في الأساس أمرٌ قلبيّ، ولا يتَحققُ هذا الأمرُ عُنوةً ولا بالإكراه، 

لأنَّ الإنسانَ يقَبلُ كلَّ ما تحكُمُ به فِطرتهُ. أمّا الإكراهُ فلا يغُيّرُ شيئاً في عقيدةِ أحد، ولا يفُرزُ 

عقيدةً جديدةً. ولذلك إنَّ ممارسةَ العُنفِ والإكراهِ عَمَلٌ لا طائلَ منه، ومِن ثمَّ فإنَّ شنَّ الحربِ 

التي تروم فرضِ العقيدةِ والدّينِ، وَبحُكمِ هذه الآية ومِن المنظور الإسلاميّ، عَمَلٌ غير مُجاز.

وأمّا بالنسبةِ للأمرِ الآخَر فيجب القول بأنَّ الأصلَ عند مواجهة العدوّ المهاجم هو السِلم 

وليس الحرب؛ ومع بيان أنَّ الحربَ حالةٌ طارئةٌ، وتتحققُ ضرورتهُا بعد هجوم العدوّ؛ وأمّا بعد 

دحر العدوّ وهزيمته فلم تعد ضرورية. ولذلك أوضح النصُّ القرآنيُّ أنَّ الحربَ تنتهي مع انتهاء 

هجمة العدوّ وزوال الفتنة التي تسَبَّبَ بها: ﴿وقاتلِوهُم حتىّ لا تكونَ فِتنةٌ﴾ ]البقرة: 193[. 

وإذا قيل أنَّ مفردةَ »الفِتنة« في هذه الآية قد وردتْ بصيغةِ النكرة وفي سياق النفي وأنهّا 

تفيد العموم وتقول: قاتلوهم لكي لا تكون أيّ فتنة في العالمَ، وليس مجردّ الفتنة التي تسبب 

بها العدو في هجومه؛ إذا قيل ذلك فيمكن القول في الجواب بأنَّ القرينةَ التي تضمّنَتها الآية 

ت هجومَ العدوّ شرطاً لخوض الحرب(، قد توضّح  السابقة: »فإنْ قاتلَوكم فاقتلوهم«، )والتي عدَّ

أنَّ المرادَ مِن الفتنةِ هنا هي فتنةٌ خاصّة قد تسبب بها العدوّ. ومِن البديهي أنَّ الغايةَ والنهايةَ 

العدوّ وشروره فلم يعد خوض  أنهّ عندما تزول فتنة  الحرب تعني  التي ذكرتهْا الآيةُ لخوضِ 

الحرب مُجازاً. وفي حقيقة الأمر إنَّ الآيةَ تريد أن تقول: عليكم محاربة العدوّ الذي بدأ بالحرب، 

وأن تستأصلوا جذورَ الفتنة لكي لا تكون ثمّة حرب بعد ذلك، ولكي يعمّ السلام. وقد أوضح 

القرآن الكريم في سورة الأنفال، والتي تعنى في جزء مهم منها بمعركة بدر: ﴿وإنْ جَنَحوا 

للِسّلمِْ فاجْنَحْ لهَا وَتوكَّلْ عَلى الله﴾ ]الأنفال: 61[. والآيةُ التي تسبق هذه تقول: ﴿وأعَدّوا لهَُم 

ما استطعتمُ مِن قوّةٍ ومِن رباطِ الخيلِ ترُهِبونَ به عَدوّ اللهِ وعَدوكّم﴾. وبعد ثلاث آيات نقرأ 

آيةً تخاطب رسولَ الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بصيغة الأمر، إذ تقول: ﴿يا أيُّها النَّبيّ حَرضّ 

المؤمنينَ عَلى القِتالِ﴾ ]الأنفال: 65[ وفي الآية 61 التي وقعت بين آيات الحرب يقول الله 

تعالى: إذا جَنَحَ الأعداءُ المهاجمون إلى السِلم، فأنتَ أيضًا اجنح للِسِلم. بعبارةٍ أخرى إذا أبدى 

العدوُّ في خضمّ المعركة مَيلً إلى السِلم عليك أن تقبل بذلك. مِن هنا يتضح أنَّ الإسلامَ يعَدُّ 

السِلمَ هو الأصل الأساس في العلاقات الاجتماعية، إذ يجب السعي إلى تحقيقه وبذل الجهد 

مِن أجل الحفاظ عليه.

الأصل  بهذا  الاعتناء  في ضوء  أنَّه  وهو  الصدد،  بهذا  مهم  مَلحَظٍ  إلى  الانتباه  يجب  كما 

المبنائيّ ]أي أصل السِلم[ فإنَّ الأجانب ]مِن غير المسلمين[ إذا كانوا يدُعَون دَومًا إلى السلام 

والتعايش السِلمي مع المسلمين فلن تحصل أيةّ حرب بين الطرفيَن، ذلك أنَّ ما وَردََ في الآية 



59 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

لام، ولا يجوز مخالفته، وإنَّ رسول الله صلَّى اللهُ  المذكورة يعَُدّ أمراً مُلزمًَا حول التعايش والسَّ

عي الدائم إلى السِلم، وبأنْ لا يبدئوا مُطلقًَا بأيّ نزاع  عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ومَن يتبعه مكلَّفون بالسَّ

عسكريّ مع الأجانب.

السِلمُ طبيعةٌ رئيسةٌ في المجتمعات

مثلما تكون الصحّةُ والسلامةُ الجسديةِّ هي الطبيعة الرئيسة لأيّ فرد، وإنَّ المرضَ حالةٌ 

عَرضَيّة على الإنسان، فإنَّ السِلمَ والاستقرار أيضًا يمثلّان الطبيعةَ الرئيسة للِمجتمعات البشرية، 

وإنَّ الحربَ حالةٌ عَرضَيّة. وإنَّ قولهَ تعالى ﴿وَإنِْ جَنَحوا للِسِلمِ فاجنَحْ لها﴾ ]الأنفال: 61[ يشُعِر 

للِمجتمعات، ويجب  الرئيسةَ  الطبيعةَ  يمثلّان  السِلميّ  والتعايش  السِلمَ  أنَّ  إذ  المعنى،  بهذا 

السعي للِحفاظ على ذلك. وبهذا إذا أفَصَحَ العَدوُّ المهاجمُ عن رغبته في السِلم يجب الترحيب 

بذلك والقبول به، وَليتسنّى مِن وراء ذلك إنقاذ المجتمع من هذا السُقم الاجتماعيّ المتمثلّ 

بالحرب، ومِن ثمَّ إعادة السلامة إليه.

مُدانٌ؛  المجتمع  سلامةَ  ويهدد  العسكريةّ  بالحرب  يبدأ  الذي  الطرفَ  إنَّ  البديهيّ  ومن 

فالوجدانُ البشريُّ في الأصل يبَرأُ مِن شَنّ الحملة الابتدائية))) على الآخرين، وَيعدّ ذلك ظلمًا 

ولا يمكن تبريره. ولذا حيثما يحصل صراعٌ عسكريّ، إذا أرُيد معرفة الطرف المدان، يبُحَث عن 

الطرف الذي ابتدأ بالحرب ليُشجَب فِعلهُ ويدُان في الإعلام المحليّ والإقليميّ والدوليّ. وهذا 

يعني أنَّ الابتداءَ بالحملةِ العسكرية على الآخرين، أياّ كانت الغاية، يتعارض مع فطرة البشر، 

وإنْ كانوا يسمّون ذلك حرباً دينية.

الإحسانُ إلى الكافرين

يعتقد بعض المتدينين بأنَّ الإحسانَ لمن لا يؤمنون بدينهم عملٌ غير صحيح، وإنَّ إمكانية 

وجود مثل هذا الاعتقاد بين أفراد المجتمع الإسلاميّ كان ولا يزال قائمًا. في حين نجد القرآن 

الكريم ينفي ذلك، ويؤكّد أنَّ اللهَ تعالى لا ينَهى المسلمين مِن الإحسان إلى الكفّار الذين لا 

يتسببون بالأذى لهم، ولا يمنعهم مِن معاملتهم بِعَدلٍ وإحسان. قال تعالى: ﴿لَّ ينَْهَاكُمُ اللَّهُ 

ن دِياَركِمُْ أنَ تبََرُّوهُمْ وَتقُْسِطوُا إلِيَْهِمْ إنَِّ اللَّهَ  ينِ وَلمَْ يخُْرجُِوكمُ مِّ عَنِ الَّذِينَ لمَْ يقَُاتلِوُكمُْ فِي الدِّ

يحُِبُّ المُْقْسِطِينَ﴾ ]الممتحنة: 8[.

الكفّار  مع  التعامل  في  والعادل  الحسن  السلوك  إلى  ضمنياً  تدعو  التي  الآية  هذه  إنَّ 

وفي الأدبيات الفقهية »الجهاد الابتدائي«. 	(((



الجهاد في الإسلام60

المسالمين، تشير إلى أنَّ الإسلامَ يريد أنْ يبثَّ في المسلمين روحَ الصفاء والخير والإحسان 

التعامل مع بعضهم الآخر، وأن  النّاس في  يلين قلوب جميع  البشريّ، وأن  للِكائن  والاحترام 

يمهّد الأرضيةَ للِسِلمِ المجتمعيّ. وهذا كلهّ شاهدٌ على أنَّ السِلمَ مِن المنظور الإسلاميّ يمثلّ 

أصلً بنائيًا وجذرياً، وعلى المسلمين جميعًا السير نحوه والعمل بموجبه.

الكفّارُ  للِكفّار، وهي في حال شَنَّ  وفي حالةٍ واحدة فقط نهُي المسلمون عن الإحسان 

هجمةً عسكرية على المسلمين وأخرجوهم مِن ديارهم وهجّروهم مِن مساكنهم. لأنَّ الإحسانَ 

إلى الكفّار في مثل هذا الظرف والسِلم معهم يتيح لهم إمكانية النفوذ في المجتمع الإسلاميّ 

وإلحاق ضربات مهلكة فيه. وقد وَردََ هذا الأمرُ في سورة الممتحنة مباشرةً بعد الآية المتقدّم 

ذكرهُا.

سؤالٌ

م حول عدم جواز فرض العقيدة بِقوّة السلاح بحسب المنظور الإسلاميّ، وكذلك كون السِلم مِن  في ضوءِ ما تقدَّ
وجهة نظر الإسلام أصلً بنائيًا يجب السعي إلى تحقيقه، السؤال المعروض بهذا الصدد: يستفهم عن ماهيّة الجهاد 

في الإسلام؟ وأين ومتى تجوز محاربة الكفّار؟
للِإجابة عن هذا السؤال يجب الوقوف بتمعّن عند الآيات القرآنية التي نزلت في شأن محاربة الكفّار، ليِتضح مِن 

وراء ذلك متى يجوز محاربة الكفّار؟

 

آيات الحرب والجهاد

تنقسم الآيات التي نزلت في شأن محاربة الكفّار على فئتيَن: الفئة الأولى تلك الآيات التي 

تضمّنت قيد الحرب وشرطها، والفئة الأخرى هي تلك الآيات التي وَردََتْ مطلقةً ومِن دون أن 

ن قيدًا وشرطاً. نذكر هنا بضعة آيات مِن الفئة الأولى التي توضّح الظروف والشروط التي  تتضمَّ

تجعل محاربة الكفّار جائزةً، ومِن ثمَّ نتناول الفئةَ الأخرى من هذه الآيات.

الفئة الأولى: الآيات المقيَّدة

الْمُعْتَدِينَ﴾  يُحِبُّ  لَ  اللَّهَ  إنَِّ  تعَْتَدُوا  وَلَ  يُقَاتِلوُنكَُمْ  الَّذِينَ  اللَّهِ  سَبِيلِ  فِي  ﴿وَقَاتِلُوا   .1

]البقرة: 190[.

تنطوي هذه الآية على جملة من الملاحظ، إذ ينبغي الانتباه إليها:

الملحظ الأول: إنَّ القتال والحربَ يجب أن يكون في سبيل الله، وليس مِن أجل الغزو وفتح 

الأهداف.  وغيرها من هذه  الاستكبارية  والهيمنة  السلطة  رغبة  أو لإشباع  والانتقام،  الأمصار 

مثل  سبحانه،  الله  رضا  من  الذي هو  البشرية  الخير وصلاح  يعني طريق  الله«  »سبيل  وإنَّ 



61 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

بسعادة  والأخروية  الدنيوية  حياتهم  تأمين  من  الناسُ  يتمكّن  وبنحوٍ  للِحرية  المجال  فسح 

تامة، وكذلك الدفاع عن المظلومين وصدّ المهاجمين الظالمين الذين تسببوا بالفتنة والفساد، 

وغيّبوا الحريةَّ وخلقوا جوًّا من الظلم والعنف والإرهاب.

العدوُّ  يشنّ  لم  إذا  أي  يقاتلكم«؛  مَن  »قاتلوا  الكريمة:  الآية  تقول هذه  الثاني:  الملحظ 

العدوّ وهجومه شرطاً  اعتداء  قيدٌ يجعل  الحرب. فهذا  إلى  الحاجةُ  فتنتفي  هجمةً عسكرية 

لجواز خوض الحرب. وبالطبع إذا لم يحصل اعتداء من العدوّ فلا يجوز الابتداء بالحرب.

مثل  العام،  بمعناه  والتطاول  التعدّي  نوع من  أيّ  الآية عن  تنهى هذه  الثالث:  الملحَظ 

قتل النساء والأطفال، وحرق البيوت والمزارع، وقطع الأشجار )من دون ضرورة(، وقتل الأسرى 

وغيرها من التصرفات. وبالطبع إنَّ مفهوم الاعتداء والتطاول واضحٌ جدًا، وإنَّ ضمير الإنسان 

قادرٌ على تشخيصه، ولذلك أورده النصُّ القرآني بنحو مطلقَ، ولم يردفه بإيضاح، وذلك لكي 

يبحث كلُّ فردٍ بفطرته عن مصاديقه.

بالتوتر، وقد يشعر الأفرادُ في  أنَّ أجواء الحرب هي أجواء مشحونة  كما يجب أن نعلم 

مثل هذه الأجواء بالحماس والهيجان أحياناً، ومن الممكن أن يغادروا حدود العدل والإنصاف، 

ويمارسوا أعمالً غير لائقة أو آثمة. لذلك يحذّر القرآن الكريم أمُراءَ الحرب ومَن يخوض فيها، 

سواء مِن القادة أو الجنود، ألّ يبدر منهم في خضمّ المعركة أيّ اعتداء وتطاول.

فضلً عن ذلك ثمّة تفسير حول هذه الآية يفيد أنَّ قولهَُ تعالى ﴿لا تعَتدَوا﴾ معناه »لا 

تتجاوزوا الحدّ مِن قتال مَن هو مِن أهل القتال، إلى قتال مَن لم تؤمَروا بقتاله. وقيل: معناه 

لا تعتدوا بقتال مَن لمَ يبدأكم بقتال«))). بناءً على هذا القول فإنَّ عبارة ﴿وَلا تعَتدَوا﴾ تؤكّد 

مفهومَ القيد الذي تضمّنه قولهُُ تعالى ﴿الذين يقُاتلِونكَُم﴾. لأنَّ مفهوم هذا القيد هو أنهّ إذا 

لم تشَُنّ عليكم حملة عسكرية فلا تبدؤوا القتال. إذن إنَّ منطوق عبارة ﴿وَلا تعَتدَوا﴾ يؤيدّ 

مفهوم عبارة ﴿الذين يقُاتلِونكَم﴾ ويثبّته.

الملحظ الرابع: إنَّ هذه الآية بعد أن تحذّر المجاهدين المسلمين من الاعتداء تذكّرهم 

بأنَّ اللهَ لا يحبّ المعتدين. فيا مَن تقاتلون في سبيل الله ومن أجل رضاه، اعلموا أنَّكم في 

أجواء الحرب إذا خرجتم عن حدود العدل والإنصاف وارتكبتم أعمالً آثمة وغير لائقة فإنَّ الله 

سبحانه لن يرضى عن ذلك، ومن ثمَّ لا يحبكّم. ذلك أنَّ اللهَ سبحانه يبغض الاعتداء، ومن ثمَّ 

سيكون المعتدي مبغوض عند الله تعالى.

الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق وتعليق: لجنة من العلماء والمحققين  	(((
الأخصائيين، ط: الأولى، )بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 1995(، ج2، ص 29.



الجهاد في الإسلام62

عَ الجهادَ لرِفع الظلم والاعتداء، ولإحياء العدل والإنصاف، فمن البديهي  ولأنَّ الإسلامَ قد شرَّ

ألا يقبل بحصول شيء معارض للِعدل والإنصاف في أثناء السعي إلى تحقيقهما؛ وهذا دليلٌ 

على ذروة القداسة والسموّ الذي ينطوي عليه قانون الجهاد في الإسلام.

نْ حَيْثُ أخَْرجَُوكُمْ وَالْفِتْنَةُ أشََدُّ مِنَ الْقَتْلِ  2. ﴿وَاقْتُلوُهُمْ حَيْثُ ثقَِفْتُمُوهُمْ وَأخَْرجُِوهُم مِّ

جَزاَءُ  لِكَ  كَذَٰ فَاقْتُلوُهُمْ  قَاتلَوُكُمْ  فَإِن  فِيهِ  يُقَاتِلوُكُمْ  حَتَّىٰ  الْحَرَامِ  الْمَسْجِدِ  عِندَ  تقَُاتِلوُهُمْ  وَلَ 

الكَْافِرِينَ﴾ ]البقرة: 191[

هذه ثاني آية من الآيات التي ورد فيها قيد الحرب وشرطه، وإنَّ ضمير ﴿واقتلُوُهُم﴾ يعود 

ر الذي بدأ به هؤلاء  إلى ﴿الذين يقُاتلِونكَُم﴾ في الآية السابقة، وما يرُاد قوله هو أنَّ إزالة الشَّ

الكفّار المهاجمون يتحقق بِقتلهِم. ثمَّ تدعو الآيةُ إلى عدم مقاتلتهم عند المسجد الحرام إلا 

إذا شنّوا عليكم فيه حملةً عسكرية، أي إذا هاجموكم هناك اقتلوهم، وهذا جزاء الكافرين 

المهاجمين.

ثمّة مَـلاحِظَ في هذه الآية نعرضها بما يلي:

• الملحَظ الأول: تخاطبُ هذه الآية المسلمين بالقول بما أنَّ الكفّار قد شرعوا بالحرب 	

ولنواياهم في القضاء عليكم، فلذا أينما وجدتموهم في ساحة النزال اقتلوهم دفاعًا 

عن أنفسكم، لأنَّ شرَّهُم لا يزول إلا بِقَتلِهِم.

• خوض 	 يجوز  ولا  بالحرب،  الشروع  من  المسلمين  الآيةُ  هذه  تنَهى  الثاني:  الملحَظ 

الحرب إلا للِدفاع وبعد أن يشنّ الكفّارُ هجمةً عسكرية.

• الملحَظ الثالث: ولما كانت الآيةُ تخاطب المسلمين الذين أخرجهم الكفّارُ من مكّة، 	

فلذا تقول للِمسلمين: أخَرجِوا الكفّار من حيث أخرجوكم، أي مِن مكّة، وهذا هو ضربٌ 

من الدفاع.

• الملحَظ الرابع: تقول الآية إنّ الفتنةَ التي تسبب بها الكفّار، وتعذيبهم المسلمين في 	

مكّة، ومصادرة أموالهم وفرضهم الحربَ على مسلمي المدينة، كلُّ ذلك أشدُّ من قتلهم 

على يد المسلمين. أي إنَّ الكفّار هم مصدر الفتنة، وإنَّ البؤسَ والعَناء والحرب الذي 

فرضوها على المسلمين أشدّ وآثارها المخرّبة أكثر من قتل الكفّار على يد المسلمين.

• الهجوم 	 لبِدئهم  المهاجمين هو جزاء عملهم  الكفّار  إنَّ جواز قتل  الخامس:  الملحَظ 

والحرب ولسِفكهم دماءَ المسلمين، وإنهّ جزاء عادل.



63 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

تنويهٌ

فِتنْةٌ﴾ ]البقرة: 193[  ثمة مَن يقول أنَّ »الفتنةَ في هذه الآية، وفي آية ﴿وَقاتلِوُهُم حَتىّ لا تكَُونَ 

د عبده- أنَّ تفسير الفتنة بالشرك »يخرج الآيات  بمعنى الشرك«. وثمةّ مَن يرى –مثل الشيخ محمَّ

عن سياقها«)1(.

د عبده صحيح، لأنَّ الآيةَ 190 مِن سورة البقرة تدعو المسلمين إلى أن يقاتلوا مَن  يبدو أنَّ رأيَ محمَّ

شنّوا عليهم الحرب. إنَّ سياق هذه الآية والآيات التي تليها هو الحديث عن الكفّار الذين يمارسون 

الضغوط على المسلمين، فقد كانوا يعذّبون المسلمين المكيين ويقتلونهم أحياناً، ويفرضون الحربَ 

على مَن كان في المدينة مِن المسلمين. وهذا كلهّ كان فتنة ومصائب صبوّها على المسلمين. أمّا الآية 

193 مِن سورة البقرة فإنهّا تدعو المسلمين إلى أن يقاتلوا الكفّار المعتدَين لتزول الفتنة. أي بعد أن 

يغُلبَ الكفّار لم يعد بإمكانهم خلق الفتن وفرض الحرب على المسلمين. يرُوى عن عبد الله بن عمر 

أنهّ قال حول الفتنة في قوله تعالى ﴿وَقاتلِوهم حتىّ لا تكونَ فِتنةٌ﴾: »قدَْ فعََلنَْا عَلَ عَهْدِ رسَُولِ اللهِ 

ا يوُثقُِوهُ  ا يقَْتلُوُهُ وَإِمَّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ إذِْ كَانَ الْسِْلَمُ قلَِيلً. فكََانَ الرَّجُلُ يفُْتَُ فِ دِينِهِ، إِمَّ

حَتَّى كَثَُ الْسِْلَمُ فلَمَْ تكَُنْ فِتنَْةٌ«)2(. تؤكّد هذه الرواية أن المقصود من الفتنة في هذه الآية هو ذلك 

البلاء والعذاب الذي تعرضّ له المسلمون من قبل الكفّار.

فضلً عن ذلك، إنَّ الحرب مع المشركين لا ينتج عنه زوال الشرك، ذلك أنَّ الشركَ عقيدة في القلب، 

البحث  إلى  يحتاج  العقيدة  تغيير  إنَّ  ذلك  إلى  بالإضافة  عقيدتهَ.  يغُيّ  لا  غُلِب  وإنْ  المشرك  وإنَّ 

والاستدلال وإقناع الفرد المقابل، فما لم يقتنع لن تتغيّ عقيدته القَلبية. إذن لا يصحّ أن يقال: »قاتلوا 

المشركين لزوال عقيدتهم المتمثلّة بالشرك«.

((((((

د رشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم )تفسير المنار(، )القاهرة: الهيئة المصرية العامة للكتاب، 1990(،  محمَّ 	(((
ج2، ص 169.

د رشيد رضا، المصدر السابق، ج9، ص 553. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام64

الفتنة لغةً

﴿إنَِّ  تعالى:  قولهَ  وإنَّ  رداءته))).  مِن  جودته  لتِظهر  النّار  الذّهب  إدخال  »الفَتنْ«:  أصل 

بالنّار،  المؤمنين  أحرقوا  مَن  إلى  يشير   ]10 ]البروج:  وَالمُْؤْمِنَاتِ...﴾  المُْؤْمِنِينَ  فتَنَُوا  الَّذِينَ 

وقد وَردََ التعبيرُ نفسه حول أهل الجحيم في قوله تعالى: ﴿يوَْمَ هُمْ عَلىَ النَّارِ يفُْتنَُونَ ذُوقوُا 

»الفتنة«  مفردةُ  وَردََتْ  وقد   .]14-13 ]الذاريات:  تسَْتعَْجِلوُنَ﴾  بِهِ  كُنتمُ  الَّذِي  ذَا  هَٰ فِتنَْتكَُمْ 

بمعنى   ]25 ]الأنفال:  ةً﴾  خَاصَّ مِنكُمْ  ظلَمَُوا  الَّذِينَ  تصُِيبَنَّ  لَّ  فِتنَْةً  ﴿وَاتَّقُوا  تعالى  قوله  في 

البلاء والصعاب. وقال الزمخشريّ )ت: 538هـ( في ذلك: »وبينهم فتنة أي حرب. وبنو ثقيف 

يتفاتنون أبدًا أي يتحاربون«))).

إنَّ مجمَل استعمالات مفردة »فتن« تنطوي على معنى الصعاب والشدائد، والفتنة التي 

ثمّة استعمال لمفردة  الشدّة والصعاب. وليس  أيضًا تستبطن معنى  تعني الامتحان والابتلاء 

»فتن« لا ينطوي على معنى الصعاب والشدائد؛ ومِن ثمَّ لا يمكن لمفردة »الشرك« التي لا 

تستبطن معنى الشدائد أن تكون بمعنى الفتنة.

أظنّ ظنًّا قوياً))) أنَّ تفسير الفتنة بالشرك قد ذكرهَ مَن كان يعتقد بأنَّ الجهادَ في الإسلام 

هو بمعنى فرض العقيدة بقوّة السلاح، إذ يرفض أصحابُ هذا الاعتقاد أنْ يكون الجهاد بمعنى 

الآيةَ ﴿وَقاتلِوهُم  أنَّ  إلى  ذهبوا  ولذا  الحرب.  ابتدؤوا  الذين  المهاجمين  ودفع شرور  الدفاع 

حتىّ لا تكونَ فِتنةٌ﴾ تعني وجوب محاربة المشركين ابتداءً مادام الشركُ موجودًا. ومِن ثمَّ فإنَّ 

أصحاب هذا الرأي قد اجتهدوا في اللغة بناءً على اجتهادهم في معنى الجهاد. في حين أنَّ 

ر  لمعرفة معنى اللغة يرُجَع إلى أهل اللغة، ولا يمكن الاجتهاد في ذلك. فإذن ينبغي ألا تفُسَّ

الفتنةُ بمعنى الشرك.

عَلىَ  إلَِّ  عُدْوَانَ  فلََ  انتهََوْا  فإَِنِ  للَِّهِ  الدّينُ  وَيكَُونَ  فِتنَْةٌ  تكَُونَ  لَ  حَتَّىٰ  ﴿وَقاَٰتلِوُهُمْ   .3

الظاّلمين﴾ ]البقرة: 193[

إنَّ فعل الأمر ﴿قاتلِوا﴾ في هذه الآية عطف على ﴿قاتلِوا﴾ في الآية 190 من السورة نفسها، 

)دمشق،  الأولى،  ط:  الداودي،  عدنان  صفوان  تحقيق  القرآن،  غريب  في  المفردات  الأصفهاني،  الراغب  	(((
بيروت: دار القلم، الدار الشامية، 1412هـ(، ج1، ص 623.

جار الله الزمخشري، أساس البلاغة، تحقيق محمد باسل عيون السود، ط: الأولى، )بيروت: دار الكتب  	(((
العلمية، 1998(، ج2، ص6.

]الظنّ القوي في الأدبيات الفقهية يعني الظن الذي يشبه اليقين، أو ما يسمّى بالظن الغالب. الفقهاء  	(((
يعدّون الظن الغالب بمنزلة اليقين في بعض الحالات، خاصّة فيما يتعلقّ بالأحكام الشرعية التي لا تستند 

إلى دليل قطعي[. )المترجم(



65 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

والضمير »هُمْ« يعود إلى »الذين« في قوله تعالى ﴿الذّين يقُاتلِونكَُم﴾ في الآية 190. ويجب أنْ 

نعلم أنَّ الآيةَ 190 ذكرت بدايةَ الحرب، فيما ذكرت هذه الآيةُ نهايتهَا. فالآيةُ 190 تدعوا إلى قتال 

الكفّار المهاجمين الذين بدأوا الحربَ وتسببوا باندلاعها، وإنَّ التصدّي لهم وقمعهم هو جزائهم 

العادل. فيما تدعو الآية 193 إلى قتالهم لكي لا تكون فتنة، وليكون الدينُ لله. مِن معاني »الدين« 

هو الاستيلاء والسلطة؛ والمراد هنا، بحسب القرينة المقامية)))، هو هذا المعنى. لأنَّ الظرفَ الذي 

تتُاح فيه للِكفّار قدرة الهجوم تسود فيه سلطتهُم وهيمنتهُم؛ وعندما يدُحَرون بِقوّةِ المسلمين 

الدفاعيّة ويهُزمَون تمامًا تزول هيمنتهُم وسلطتهُم، ويتمّ بدلً عنهم حُكْمُ الله ودينه.

من  المهاجمين  الكفّار  تراجع  بعد  فعله  يجب  ما  إلى  ذلك  بعد  الكريمةُ  الآيةُ  تتعرضُّ 

وأوقفوا  اعتدائهم  من  انتهوا  أن  وبعد  المهاجمون  الكفّار  يكفّ  أن  بعد  تقول:  إذ  الاعتداء، 

ممارسة الظلم، عليكم أن تنتهوا عن قتالهم وإيقاف الحرب؛ لأنَّ قتالكم هو بمثابة المقابلة 

بالمثل والردّ على الظلم. فعندما يكفّ الكفّارُ عن الاعتداء تنتفي الحاجةُ إلى المقابلة بالمثل، 

ولم يعد قتلهم مبررًا. ذلك أنَّ ضرورة قتل الظالمين المعتدين قائمة مع وجود الظلم والاعتداء، 

ه من الكفّار لم يعد ثمّة ظالم في الميدان لتتم معاقبته. لقد  ولكن عندما يتوقف الظلم الموجَّ

ذكرت هذه الآية سبَبَين لانتهاء الحرب، السبب الأول هزيمة الكفّار المهاجمين تمامًا، والسبب 

الآخر انتهائهم أو كفّهم عن القتال.

الآية  أنَّ هذه  الصدد، وهي  بهذا  أدبية  إلى ملاحظة  الانتباه  يلزم  تقدّم  ما  إلى  بالإضافة 

وظَّفت المشاكلةَ)))، وهي من أدوات علم البديع. فلما كان الموضوع المعروض في متن الآية 

هو اعتداء الكفّار المهاجمين وعدوانهم، فقد سُميَ التصدّي لهم ومقابلتهم بالمثل ومعاقبتهم 

اعتداء. هذا ما يعُبَّر عنه في علم البديع بالمشاكلة، أي الاشتراك في اللفظ وليس في المعنى. 

لأنَّ قتل الكفّار المهاجمين للِدفاع لا يعَُدّ عدواناً في واقع الأمر، وكلّ ما هنالك هو أنَّ اللفظ 

]القرينة المقاميّة: وتسمّى أيضًا القرينة الحاليّة والقرينة المعنوية، وهي: ما يحيط بالكلام من فعل أو  	(((
حدث يلقي الضوء عليه فيوضّح مقصود المتكلمّ منه[.

بلفظ غيره لوقوعه في صحبته تحقيقًا وتقديراً، فالأول كقوله  البديع هي ذكر الشيء  عِلم  المشاكلة في  	(((
ثلْهَُا﴾ ]الشورى: 40[. إذ الجزاء على السيئة ليس بسيئة في الحقيقة، لكنّه  تعالى ﴿وَجَزاَءُ سَيِّئةٍَ سَيِّئةٌَ مِّ
سُمي سيئة للمشاكلة اللفظية. والثاني كقوله تعالى: ﴿صِبْغَةَ اللَّهِ﴾ ]البقرة: 138[، وهو مصدر مؤكّد لآمنا 
بالله، والمعنى تطهير الله، لأنَّ الإيمان يطهر النفوس، وأصل ذلك أن النصارى كانوا يغمسون أولادهم في 
ماء أصفر يسمونه المعمودية، ويقولون إنه تطهير لهم، فعبّ عن الإيمان بالله بصبغة الله للمشاكلة بهذه 
د.ت(، ص 302-301.  القلم،  دار  )بيروت:  البلاغة،  علوم  المراغي،  أحمد مصطفى  الحالية. ظ:  القرينة 

)المترجم(



الجهاد في الإسلام66

جاء بصيغة العدوان. مثل قوله تعالى: ﴿تعَْلمَُ مَا فِي نفَْسِي وَلَ أعَْلمَُ مَا فِي نفَْسِكَ﴾ ]المائدة: 

لام إلى الله. من الواضح جدًا أنه ليس للِذات الإلهية  116[ حيث حديث النبيّ عيسى عليهِ السَّ

معرض  في  وردت  فقد  لام،  السَّ عليهِ  لعيسى  بالنسبة  استعُمِلتَ  النفس  مفردة  ولأنَّ  نفس، 

الإشارة إلى الله أيضًا ومن باب المشاكلة اللفظية.

وقد يجب التنويه إلى أنَّه مِن الواضح في هذا الصدد أنَّ الأمر بقتال الكفّار المهاجمين في 

هذه الآية، هو كالأمر نفسه في الآيتيَن السابقتيَن، أي له ماهيّة دفاعيةّ.

مِن  أخُْرجُِوا  الَّذِينَ  لَقَدِيرٌ  نصَْرهِِمْ  عَلَىٰ  اللَّهَ  وَإنَِّ  ظُلِمُوا  بِأنََّهُمْ  يُقَاتلَوُنَ  لِلَّذِينَ  ﴿أذُِنَ   .4

مَتْ صَوَامِعُ  دِياَرهِِم بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَّ أنَ يَقُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلَ دَفْعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضٍ لَّهُدِّ

لَقَوِيٌّ  اللَّهَ  إنَِّ  ينَصُرهُُ  مَن  اللَّهُ  وَلَيَنصُرَنَّ  كَثِيرًا  اللَّهِ  اسْمُ  فِيهَا  يُذْكَرُ  وَمَسَاجِدُ  وَصَلَوَاتٌ  وَبِيَعٌ 

عَزِيزٌ﴾ ]الحج: 39- 40[

يؤكّد القرآن الكريم في هاتيَن الآيتيَن أنَّ الجواز بالقتال يعُطى عندما تبدأ هجمةٌ عسكريةٌ 

من قبل العدوّ ويتعرضّ جمعٌ من النّاس للِظلم. فقد لا يقتصر الأمرُ في مثل هذه الحالة على 

امتلاكهم الحقّ في القتال، بل يجب عليهم قتال المعتدين دفاعًا عن أنفسهم. ومن البديهي أنَّ 

مفهوم هذا القول هو أنهّ إذا لم يبدأ العدوُّ بالهجوم فلا يجوز شنّ حملة عسكرية على الداعين 

إلى السِلم والتعايش السلمي. وبعبارةٍ أخرى إنَّ الابتداء بالحرب وتعكير صفو السِلم والتعايش 

لا يجوز مطلقًا، حتىّ وإنْ كان تحت عنوان فرض الدين؛ لأنَّه لا يمكن ولا ينبغي فرض الدين 

على أحد، فاللهُ تعالى يقول: ﴿لا إكِراهَ في الدّين﴾ ]البقرة: 256[.

ثمّ تشير الآيةُ الثانية إلى أنَّ هذا الحق في خوض الحرب الدفاعية قد مُنِح لمن أخُرجِوا 

من ديارهم ظلمًا وبسبب إيمانهم بالله؛ إنهّا إشارةٌ إلى المسلمين المهاجرين الذين اضطرّوا 

إلى الهجرة من موطنهم بسبب ما لحقهم من إيذاء من قبل مشركي مكّة.

بالمسلمين  تمرّ  كانت  التي  الصعبة  الظروف  إلى  وتنوّه  ما حدث،  الآيةُ  هذه  تستعرض 

الحرب  خوض  جواز  أنَّ  تقول  أن  تريد  لا  فالآيةُ  موطنهم.  عن  نزوحهم  وكيفية  المهاجرين 

تعرضّوا  مَن  بأنَّ  القول  يمكن  أي لا  للِهجوم.  تعرضّوا  مَن  بالتهجير ونزوح  الدفاعية مشروط 

الحرب  إلى  اللجوء  لهم  يحقّ  لا  ديارهم  مِن  يخُرجِوا  لم  إذا  العسكرية  والهجمة  للاعتداء 

الدفاعية، فمثل هذا المفهوم لا يتُلقّى من هذه الآية.

ثم تعرض الآيةُ الكريمةُ جملةً مِن الفوائد المترتبة على جواز الحرب الدفاعية، وتقول لو لمَ 

يسُمَح للِمضطهدين أن يدافعوا عن أنفسِهم ويواجهوا الهجمةَ العسكرية للِأعداء لحدثت كثيرٌ 

سة مثل معابد اليهود والنصارى ومساجد المسلمين أيضًا. مِن المآسي، ولهُدّمت الأماكن المقدَّ



67 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

إنَّ جواز الحرب الدفاعية هنا يعُبَّر عنه في الشرع بالدفع الإلهي، أي أنَّ اللهَ تعالى بإعطائه 

وبهزيمة  والمعتدين،  المهاجمين  مواجهة  في  المجاهدين  يضع  بالجهاد  الإذنَ  المظلومين 

المهاجمين يدفع شرَّهَم عن المظلومين. لذا إنَّ الدفعَ هنا ليس »دفعًا تكوينيًا«، بل هو دفع 

بتشريع الجهاد، وإنَّ هذا المعنى منسجم ومتناسق مع العبارة المذكورة في نهاية الآية: ﴿

وَليََنصُرنَّ اللهُ مَنْ ينَْصُرهُ﴾، لأنَّ المقصود من نصر الله هو تنفيذ ما أمر اللهُ به، ومَن ينُفّذ أمرَ 

الله فقد نصََرهَُ. والآيةُ قد وعدت أنَّ مَن ينفّذ أوامر اللهِ فاللهُ ينَصُرهُ. أي إنَّ مَن ينفّذون الأوامر 

المرتبطة بالجهاد فإنَّ اللهَ ينصرهم على الأعداء، فقد قال تعالى: ﴿إنِْ تنَصُروا اللهَ ينَْصُركُم﴾ 

د: 7[. إذن ما نقرأه في كتب التفسير حول جَعْل الدفع في الآية دَفعًا تكوينياً -حيث  ]محمَّ

قيل أن »معنى الآية هو أنَّ اللهَ يدفع البلاءَ عن السيئين ببركة المحسنين«- لا يبدو صحيحًا 

ولا ينسجم مع سياق الآية. لأنَّ سياقها حول مسألة الجهاد وحول إعطاء الله الإذنَ للِمظلومين 

ليدفعوا شرَّ المعتدين بالدفاع عن أنفسهم. إذن لا ينبغي تفسير هذه الآية بنحوٍ يقُال أنَّ اللهَ 

تعالى ببركة المصليّن والمزكّين والحاجّين يدفع البلاءَ عن تاركي الصّلاة ومانعي الزكاة وتاركي 

الحج، وبحسب ما جاء في )مجمع البيان( في تفسير الآية 251 من سورة البقرة))). فضلً عن 

ذلك إنَّ هذه الطريقة في تفسير الآية تستبطن دعوةً إلى أمرٍ سيء، فمثل هذا الرأي ينطوي 

على دعوةٍ إلى ترك الصّلاة ومنع الزكاة وترك الحج.

إذا كانت الآية تريد أن تقول إنَّ اللهَ تعالى يصون السيئين ببركة المحسنين كان يجب أن 

ت بـ»عن« تعني  تقول »ولولا دفع الله ببعض الناس عن بعض«، لأنَّ مفردة »دفع« إذا تعدَّ

إذا  ]الحج: 38[ ولكن  آمَنوا﴾  الذين  يدُافِعُ عن  اللهَ  تعالى: ﴿إنَّ  قوله  والدفاع، مثل  الصَون 

هيَ  بالَّتي  ﴿ادِفعَْ  تعالى:  قوله  مثل  والإقصاء،  الإبعاد  ستعني  بنفسها  المفردةُ  هذه  ت  تعدَّ

يئةَ﴾ ]المؤمنون: 96[. وردت »السيئة« هنا مفعولً لفِعل »ادْفعَ«، أي أبعد السوءَ  أحَْسَنُ السَّ

تعدّى  فقد  هنا  المعنية  الآية  في  »دفعَ«  فِعل  أما  غيرها.  من  أحسن  تكون  التي  بالطريقة 

بنفسه، وإنَّ مفعوله »النّاس«، ولا يعني هذا الفعل الصون، بل جاء بمعنى الإبعاد والإقصاء. 

إذن إنَّ الرأي القائل: »يدفع اللهُ بالبر عن الفاجر الهلاك« لا ينسجم مع سياق الآية وتركيبها 

اللغوي، وينبغي رفضه.

أنَّه على وفق هذا الرأي لا تكون ثمّة علاقة بين الشرط  الملحَظ الآخر بهذا الصدد هو 

لهُدّمَت  المحسنين  ببركة  السيئين  البلاءَ عن  الله  إذا قيل: »لولا دفع  والجزاء في الآية، لأنهّ 

الأماكن المقدّسة« ما المعنى المعقول الذي قد يستفاد من ذلك؟ ما وجه العلاقة بين عدم 

الفضل بن الحسن الطبرسي، المصدر السابق، ج2، ص 152. 	(((



الجهاد في الإسلام68

دفع البلاء عن السيئين وتهديم الأماكن المقدّسة؟ لا توجد أيةّ علاقة، بل العكس من ذلك، إذا 

أزال اللهُ السيئين بالبلاء ستحُفَظ الأماكن المقدّسة من شرورهم.

عَلَيْهِ  فَاعْتَدُوا  عَلَيْكُمْ  اعْتَدَىٰ  فَمَنِ  قِصَاصٌ  وَالْحُرمَُاتُ  الْحَرَامِ  هْرِ  بِالشَّ الْحَرَامُ  هْرُ  ﴿الشَّ  .5

بِمِثْلِ مَا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أنََّ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾ ]البقرة: 194[

قيل أنَّ هذه الآية تعود إلى قضية الحديبية، إذ »أنَّ المشركين صدّوا رسول الله صلَّى اللهُ 

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ عن البيت عام الحديبية وصالحوه على أن يرجع عامه القابل ويخلوا له مكة 

ثلاثة أياّم فيطوف بالبيت ويفعل ما شاء. فلما كان العام المقبل تجهّز رسول الله صلَّى اللهُ 

القضاء وخافوا أن لا تفي لهم قريش بذلك وأن يصدّوهم  لعِمرة  عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وأصحابه 

عن المسجد الحرام ويقاتلوهم وكره أصحابه قتالهم في الشهر الحرام في الحرم، فأنزل اللهُ 

الحرام  الشهر  في  المسلمين  يغروا  أن  أرادوا  مكّة  في  »المشركين  أنَّ  وقيل  الآية«))).  تعالى 

فيقاتلونهم«)))، فأنزل الله هذه الآية التي تنوّه إلى أنَّ الشهر الحرام في مقابل الشهر الحرام، 

أي إن القتال في الشهر الحرام يكون في مقابله قتال في الشهر الحرام))). وبعبارةٍ أخرى إذا بدأ 

الكفّارُ القتالَ في الشهر الحرام فأنتم أيضًا تستطيعون اللجوء إلى الحرب الدفاعية في الشهر 

الحرام  الشهر  على حرمةَ  الكفّارُ  تجاوز  إذا  أي  ﴿الحُرمات قصاص﴾،  أنَّ  ذلك  نفسه،  الحرام 

وشَرَعوا بالحرب، يحقّ لكم خوض الحرب الدفاعية ومن دون مراعاة الشّهر الحرام.

مَا  بِمِثلِْ  عَليَْهِ  فاَعْتدَُوا  عَليَْكُمْ  اعْتدََىٰ  الكريمة حُكمًا كليًّا وتقول: ﴿فمََنِ  ثمَّ تعَرض الآيةُ 

اعْتدََىٰ عَليَْكُمْ﴾، وبالطبع من مصاديق ذلك هي الحرب الدفاعيةّ.

ترد هذه الآية في سياق آيات الجهاد، وبهذا فإنهّا تعنى بالدرجة الأساس بالجهاد وبالحرب 

الدفاعية. وما ينبغي الانتباه إليه بهذا الصدد هو أنَّ خوض الحرب –في ضوء هذه الآية- يشُترطَ 

فيه شروع العدوّ بالقتال والاعتداء. أي إذا لم يشنّ العدوّ هجمةً عسكرية لا يجوز للِمسلمين 

أن يبادروا بشنّ حملة عسكرية على الآخرين؛ فالقرآن الكريم لا يسمح لأتباعه وللِمؤمنين به 

أن يكونوا بادئين بالحرب. يمكن فهم هذا المعنى من مفهوم الشرط، لأنَّ الحرف »مَن« في 

الآية وَردََ في مقام الشرط بسبب حرف »الفاء« الذي جاء في جوابه.

مَن  ولذا  الآية،  متن  بوضوح من  يدُركَ  الشرط هذا  أنَّ مفهوم  إلى  أيضًا  الانتباه  وينبغي 

شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني،  	(((
تحقيق: علي عبد الباري عطية، ط: الأولى، )بيروت: دار الكتب العلمية، 1415هـ(، ج1، ص 470.

الفضل بن الحسن الطبرسي، المصدر السابق، ج2، ص 33. 	(((
ينُظر: المصدر نفسه، ص 33. 	(((



69 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

﴿وَقاتلِوا  بالآية  الآية  نسُِخَت هذه  »لقد  ويقولون:  ابتدائية  حرباً  الإسلام  في  الجهادَ  يعدّون 

المشركينَ كافةّ﴾ ]التوبة: 26[، وباتت الحرب الابتدائية مع الكفّار واجبًا«)))، فإنَّ مرادَهم هو 

نسخ مفهوم الآية وليس منطوقها. ويتضح من وراء ذلك أنَّ أصحاب هذا الرأي قد سَلمّوا بكون 

مفهوم الشرط هنا يدلّ على عدم جواز الحرب الابتدائية.

أمّا قولهم بأنَّ الآيةَ ﴿قاتلِوا المشركينَ كافةّ﴾ قد نسخَتْ الآيةَ المعنيّة هنا فلا يمكن القبول 

به، إذ تقتضي القاعدةُ حمل المطلق على المقيَّد، وإنَّ هذه القاعدة سارية في كلّ موضع 

الآية  إنَّ  إذن  المطلقَ؛  الدليلَ  دومًا  يحكم  والشرط  القيد  على  المنطوي  الدليل  وإنَّ  وزمان، 

﴿ فمَنِ اعتدَى عَليكُم فاعتدَوا عَليَه بِمثلِ ما اعتدَى عَليَكُم﴾ ]البقرة: 194[ التي تتضمّن الشرط 

حاكمةٌ على الآية ﴿قاتلِوا المشركين كافةّ﴾ التي وردت مطلْقَةً؛ وإنَّ مفهوم الشرط فيها دليل 

على أنَّ القتالَ مع المشركين، ما لم يشرعوا بالقتال، لا يجوز ابتداءً.

د عبده )1849-1905( حول هذا  من المناسب هنا أن نعرض خلاصة ما قاله الشيخ محمَّ

المورد. يقول:

لُ تفَْسِيرِ الْياَتِ يَنْطبَِقُ عَلَى مَا وَرَدَ مِنْ سَبَبِ نزُُولِهَا، وَهُوَ إِباَحَةُ الْقِتَالِ لِلْمُسْلِمِينَ  »مُحَصِّ

هْرِ الْحَرَامِ إذَِا بَدَأهَُمُ الْمُشْركِوُنَ بِذَلِكَ، وَألََّ يُبْقُوا عَلَيْهِمْ إذَِا  فِي الْحِْرَامِ بِالْبَلَدِ الْحَرَامِ وَالشَّ

نكَثَُوا عَهْدَهُمْ وَاعْتَدَوْا فِي هَذِهِ الْمَرَّةِ، وَحُكمُْهَا باَقٍ مُسْتَمِرٌّ لَ ناَسِخَ وَلَ مَنْسُوخَ؛ فَالْكَلَمُ 

فِيهَا مُتَّصِلٌ بَعْضُهُ بِبَعْضٍ فِي وَاقِعَةٍ وَاحِدَةٍ فَلَ حَاجَةَ إِلَى تمَْزِيقِهِ، وَلَ إِلَى إدِْخَالِ آيَةِ 

بَرَاءَةٌ فِيهِ، وَقَدْ نقُِلَ عَنِ ابْنِ عَبَّاسِ أنََّهُ لَ نسَْخَ فِيهَا، وَمَنْ حَمَلَ الْمَْرَ بِالْقِتَالِ فِيهَا عَلَى 

لَهَا مَا لَ تحَْمِلُ. رطِْ-فَقَدْ أخَْرجََهَا عَنْ أسُْلُوبِهَا وَحَمَّ عُمُومِهِ-وَلَوْ مَعَ انتِْفَاءِ الشَّ

وَآياَتُ  الْمُعْتَدِينَ.  هُمُ  الْمُشْركِوُنَ  وَكاَنَ  أحُُدٍ  غَزْوَةِ  فِي  نزََلتَْ  عِمْرَانَ  آلَ  سُورَةِ  وَآياَتُ 

الْنَفَْالِ نزََلتَْ فِي غَزْوَةِ بَدْرٍ الكُْبْرَى وَكَانَ الْمُشْركُِونَ هُمُ الْمُعْتَدِينَ أيَضًْا. وَكَذَلِكَ آياَتُ 

لكَُمْ  اسْتَقَامُوا  ﴿فَمَا  قَالَ:  وَلِذَلِكَ  الْمُشْركِِينَ  مِنَ  الْعَهْدِ  ناَكِثِي  فِي  نزََلَتْ  بَرَاءَةٌ  سُورَةِ 

وا  فَاسْتَقِيمُوا لَهُمْ﴾ )9: 7( وَقَالَ بَعْدَ ذِكْرِ نكِثِْهِمْ: ﴿ألََ تقَُاتِلوُنَ قَوْمًا نكَثَُوا أيَْمَانهَُمْ وَهَمُّ

لَ مَرَّةٍ﴾ )9: 13( الْياَتِ. بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ وَهُمْ بَدَءُوكُمْ أوََّ

كاَنَ الْمُشْركِوُنَ يَبْدَؤونَ الْمُسْلِمِينَ بِالْقِتَالِ لِجَْلِ إِرْجَاعِهِمْ عَنْ دِينِهِمْ، وَلَوْ لَمْ يَبْدَؤوا فِي 

وَمَنْعُ  وَإِيذَاؤُهُمْ  الْمُؤْمِنِينَ  وَفِتْنَةُ  بَلَدِهِ  بِإِخْرَاجِ الرَّسُولِ مِنْ  اعْتِدَاؤُهُمْ  لكََانَ  وَاقِعَةٍ  كُلِّ 

عْوَةِ-كُلُّ ذَلِكَ كَافِيًا فِي اعْتِبَارهِِمْ مُعْتَدِينَ، فَقِتَالُ النَّبِيِّ صلّى الله عليه وآله وسلّم  الدَّ

د  البيان عن تأويل آي القرآن، تحقيق: محمود محمَّ جامع  د بن جرير الطبري،  ينُظر: أبو جعفر محمَّ 	(((
شاكر، )مكّة المكرمّة: دار التربية والتراث، د.ت(، ج 3، ص 578.



الجهاد في الإسلام70

عْوَةِ شَرطًْا  ؛ وَلِذَلِكَ كَانَ تقَْدِيمُ الدَّ كُلُّهُ كَانَ مُدَافَعَةً عَنِ الْحَقِّ وَأهَْلِهِ وَحِمَايَةً لِدَعْوَةِ الْحَقِّ

نَّانِ، فَإِذَا مُنِعْنَا مِنَ  يْفِ وَالسِّ ةِ وَالْبُرهَْانِ لَ بِالسَّ عْوَةُ بِالْحُجَّ لِجَوَازِ الْقِتَالِ؛ وَإنَِّمَا تكَُونُ الدَّ

عْوَةِ لَ  عَاةِ وَنشَْرِ الدَّ دَ الدَاعِي أوَْ قُتِلَ فَعَلَيْنَا أنَْ نقَُاتِلَ لِحِمَايَةِ الدُّ ةِ بِأنَْ هُدِّ عْوَةِ بِالْقُوَّ الدَّ

 ﴾ ينِ قَدْ تبََيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ ينِ؛ فَاللهُ تعََالَى يَقُولُ: ﴿لَ إِكْرَاهَ فِي الدِّ لِلِْكْرَاهِ عَلَى الدِّ

)2: 256( وَيَقُولُ: ﴿أفََأنَتَْ تكُْرهُِ النَّاسَ حَتَّى يكَُونوُا مُؤْمِنِينَ﴾ )10: 99( وَإذَِا لَمْ يوُجَدُ 

دُ الْمَْنَ وَيَعْتَدِي عَلَى الْمُؤْمِنِينَ، فَاللهُ  عَاةَ أوَْ يَقْتُلُهُمْ أوَْ يُهَدِّ عْوَةَ وَيُؤْذِي الدُّ مَنْ يَمْنَعُ الدَّ

مَاءِ وَإِزهَْاقِ الْرَْوَاحِ، وَلَ لِجَْلِ الطَّمَعِ فِي  تعََالَى لَ يَفْرضُِ عَلَيْنَا الْقِتَالَ لِجَْلِ سَفْكِ الدِّ

الْكَسْبِ.

عْوَةِ وَمَنْعِ الْمُسْلِمِينَ مِنْ  لِ لِجَْلِ حِمَايَةِ الدَّ دْرِ الْوََّ حَابَةِ فِي الصَّ وَلِقَدْ كَانتَْ حُرُوبُ الصَّ

ومُ كَانوُا يَعْتَدُونَ عَلَى حُدُودِ البِْلَدِ الْعَرَبِيَّةِ الَّتِي  تغََلُّبِ الظَّالِمِينَ لَ لِجَْلِ الْعُدْوَانِ، فَالرُّ

بِهِ  يُظَنُّ  مَنْ  يُؤْذُونَ  رةَِ  الْمُتَنَصِّ الْعَربَِ  مِنَ  وَأوَْلِيَاؤُهُمْ  وَيُؤْذُونهَُمْ،  الْسِْلَمِ  حَوْزةََ  دَخَلتَْ 

مِنَ الْمُسْلِمِينَ.

وَمَا كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ مِنَ الْفُتُوحَاتِ الْسِْلَمِيَّةِ ]يقصد الحروب التي خاضها خلفاءُ بني أمية 

مِنْ  فَإنَِّ  ينِ،  الدِّ حْكَامِ  لَِ مُوَافِقًا  كُلُّهُ  يَكُنْ  وَلَمْ  الْمُلْكِ  طبَِيعَةُ  اقْتَضَتْهُ  العبّاس[)))  وبني 

عِيفِ«))). طبَِيعَةِ الكَْوْنِ أنَْ يَبْسُطَ الْقَوِيُّ يَدَهُ عَلَى جَارهِِ الضَّ

حمل المطلقات على المقيّدات

أوردنا إلى هنا خمس آيات من القرآن الكريم التي ذكُِرَ فيها شرط جواز الحرب في الإسلام، 

وذلك الشرط هو اعتداء العدو، فعند ذلك فقط تغدو الحربُ ضروريةً لدفع شرّ العدو وللِدفاع 

عن المظلومين. وتقتضي الآيات المذكورة أنَّ الجهادَ الذي أوجبه الإسلام هي الحرب الدفاعية 

التي تحكم فطرةُ أيّ إنسان بلزومه. يعُبَّر عن هذه الآيات بـ»الآيات المقيَّدة«، أي الآيات التي 

القيد والشرط. وفي مقابل ذلك ثمّة آيات أخرى تدعو المسلمين إلى محاربة  تنطوي على 

الكفّار بنحو مطلقَ ومن دون أيّ قيد وشرط.

المطلق والمقيَّد- يجب حملها على  قاعدة  المطلقَة -وفي ضوء  الآيات  أنَّ  البديهي  من 

ن القيد والشرط تفسّر الآيات التي تخلو  الآيات المقيَّدة؛ ففي حقيقة الأمر الآيات التي تتضمَّ

من القيد والشرط، ومن ثمَّ تغدو الآيات المتضمّنة للِقيد والشرط حاكمة على الآيات الخالية 

من القيد والشرط، وهذا قانون عام يعُمَل به في كلّ الأعراف واللغات.

العبارة بين القوسَين المعقوفيَن للِمؤلف )صالحي النجف آبادي(. 	(((
محمّد رشيد رضا، تفسير المنار، المصدر السابق، ج2، ص 173-172. 	(((



71 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

الفئة الثانية: الآيات المطْلَقة

الكفّار من دون أن  المسلمين إلى محاربة  التي تدعو  المطلقَة  نعرض هنا بعض الآيات 

ن أيّ قيد وشرط: تتضمَّ

1. ﴿كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرهٌْ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أنَ تكَْرهَُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أنَ 

تحُِبُّوا شَيْئًا وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأنَتُمْ لَ تعَْلَمُونَ﴾ ]البقرة: 216[

نيَْا بِالْخِرةَِ وَمَن يُقَاتلِْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ  2. ﴿فَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يشَْرُونَ الْحَيَاةَ الدُّ

فَيُقْتَلْ أوَْ يَغْلِبْ فَسَوْفَ نؤُْتيِهِ أجَْرًا عَظِيمًا﴾ ]النساء: 44[

3. ﴿الَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلوُنَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلوُنَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتِلوُا 

يْطاَنِ كَانَ ضَعِيفًا﴾ ]النساء: 76[ يْطاَنِ إنَِّ كَيْدَ الشَّ أوَْلِيَاءَ الشَّ

4. ﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ لَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَ بِالْيَوْمِ الْخِرِ وَلَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَ 

صَاغِرُونَ﴾  وَهُمْ  يَدٍ  عَن  الْجِزْيَةَ  يُعْطُوا  حَتَّىٰ  الْكِتَابَ  أوُتوُا  الَّذِينَ  مِنَ  الْحَقِّ  دِينَ  يَدِينُونَ 

]التوبة: 29[

ارِ وَلْيَجِدُوا فِيكُمْ غِلْظَةً وَاعْلَمُوا أنََّ  نَ الْكُفَّ 5. ﴿يَا أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا قَاتِلوُا الَّذِينَ يَلوُنكَُم مِّ

اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ﴾ ]التوبة: 123[

ا مَنًّا  وا الْوَثاَقَ فَإِمَّ 6. ﴿فَإِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَربَْ الرِّقَابِ حَتَّىٰ إذَِا أثَخَْنتُمُوهُمْ فَشُدُّ

د: 4[ ا فِدَاءً...﴾ ]محمَّ بَعْدُ وَإِمَّ

هذه الآيات السِتّ مِن الآيات المطلْقَة التي تدعو المسلمين إلى محاربة الكفّار مِن دون 

الحرب من جانبهم.  الكفّار بشروع  اشترطت محاربة  آيات  آنفًا خمس  أيّ شرط. وقد ذكرنا 

وبحسب ما تقدّم ذكره تقتضي القاعدةُ حمل المطلْقَات على المقيّدات، وإنَّ هذا الأمر يعُدّ 

المقيّدات  على  المطلْقَات  حمل  على  المترتبّة  والنتيجة  القوانين.  عرف  في  البديهيات  من 

هي أنَّ محاربة الكفّار لا تجوز إلا عندما يكون الكفّار هم البادئين بالحرب، وعند ذلك على 

المسلمين الدفاع عن أنفسِهم.

حروب النَّبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم كانت دفاعيّة

الحرب  الدفاعيّة وليس  الحرب  الكريم أجازت  القرآن  الجهاد في  آيات  أنَّ  اتضح  أن  بعد 

الابتدائية، ولمّا كنّا نعلم أنَّ أوّل مَن عمل بآيات الجهاد هو النَّبيّ الأكرم صلىّ الله عليه وآله 

وسلمّ بنفسه، فلذا نستنتج أنَّ الحروب التي خاضها صلىّ الله عليه وآله وسلمّ كانت دفاعيّة 

د جواد البلاغي  وَمِن أجل التصدّي لاعتداء العدوّ. فلذا نجد قولَ العَلّمة المجاهد الشيخ محمَّ



الجهاد في الإسلام72

قولً  دفاعية  كلهّا  وسلمّ  وآله  عليه  الله  صلىّ  الله  رسول  حروب  كون  حول   )1933-1865(

صحيحًا. يقول الشيخ البلاغي في هذا الصدد:

التوحيد وشريعة  الظالمين عن  المشركين  لِعدوان  بأجمعها دفاعًا  »... فكانت حروبه 

الإصلاح والمسلمين. ومع ذلك فهو يسلك في دفاعه أحسن طريقة يسلكها المدافعون 

لام، ويجنحُ إلى  لاح والسَّ لاح. يقدّم الموعظة ويدعو إلى الصَّ لام والصَّ وأقربها إلى السَّ

السِلم ويجيب إلى الهُدنة ويقبل عهد الصلح، مع عرفانه بأنهّ المظفر المنصور«))).

د عبده رأي الشيخ محمَّ

البلاغي حول  د جواد  الشيخ محمَّ د عبده )1849-1905( مع رأي  الشيخ محمَّ يتفق رأي 

اعتبار حروب النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ دفاعية، فقد أورد رأيه حول حروب النَّبي صلىّ 

الله عليه وآله وسلمّ بقوله:

الحقّ وأهله، وحمايةً  كلّه كان مدافعةً عن  الله عليه وآله وسلّم  النَّبي صلّى  »فقتال 

لِدعوة الحقّ، ولذلك كان تقديم الدّعوة شرطًا لجواز القتال، وإنمّا تكون الدّعوة بالحجّة 

والبرهان لا بالسيف والسنان...«))).

لامِ دَيدَنُ رسَولُ الله صلّى الله عليه وآله وسلّم وَسيرته حِفظُ السَّ

بعد أن اتضح أنَّ الإسلام لا يجيز فرض العقيدة، ويعدّ السِلمَ مبدأ أساسياً، وأنَّ اللهَ تعالى 

قد أمر النبيَّ صلىّ الله عليه وآله وسلمّ بأن يجدّ ويجتهد في الحفاظ عليه، وبعد أن اتضح 

أيضًا أن آيات الجهاد لا تجيز الحرب الابتدائية، من المناسب هنا أن نستعرض أنموذجًا عَمَليًا 

من سيرة رسول الله صلىّ الله عليه وآله وسلمّ في معركة بدر، ليِتضح أنَّه صلىّ الله عليه وآله 

ذَ حُكمَ القرآن حول المحافظة على السِلم وتجنّب الحرب بحذافيره. وسلمّ قد نفََّ

بعد أن وصلت قافلةُ قريش التجارية إلى مكّة بِسَلام جَهَّزَ دُعاةُ الحرب المكيوّن جَيشًا مِن 

نحو ألف مقاتل للِقضاءِ على المسلمين، وقد عسكروا في بدَر. لقد كان مِن بينهم رجَلٌ يدُعى 

جَمَلٍ أحمر يسيرُ بين قومهِ  عُتبة بن ربيعة، إذ كان مِن كبار مكّة وخَرَجَ عليهم وهو على 

منادياً: »ياَ قوَْمِ، أطَِيعُونيِ وَلَ تقَُاتلِوُا هَذَا الرجُّلَ وَأصَْحَابهَُ، وَاعْصِبُوا هَذَا الْمَْرَ بِرَأسِْي وَاجْعَلوُا 

جُبْنَهَا بِي، فإَِنّ مِنْهُمْ رجَِالً قرَاَبتَهُُمْ قرَِيبَةٌ، وَلَ يزَاَلُ الرجُّلُ مِنْكُمْ ينَْظرُُ إلىَ قاَتلِِ أبَِيهِ وَأخَِيهِ، 

د جواد البلاغي، الرحلة المدرسية والمدرسة السيّارة في نهج الهدى، )كربلاء: مؤسسة الأعلمي(، ص  محمَّ 	(((
.212

محمد رشيد رضا، المصدر السابق، ج2، ص 215. 	(((



73 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

فيَُورثُِ ذَلكَِ بيَْنَهُمْ شَحْنَاءَ وَأضَْغَاناً، وَلنَْ تخَْلصُُوا إلىَ قتَلِْهِمْ حَتىّ يصُِيبُوا مِنْكُمْ عَدَدَهُمْ، مَعَ أنَيّ 

لَ آمَنُ أنَْ تكَُونَ الدّائرِةَُ عَليَْكُمْ،... ياَ قوَْمِ، إنْ يكَُ مُحَمّدٌ كَاذِباً يكَْفِيكُمُوهُ ذُؤْباَنُ العَْربَِ- ذُؤْباَنُ 

العَْربَِ صَعَاليِكُ العَْربَِ- وَإنِْ يكَُ مَلِكًا أكََلتْمُْ فِي مُلكِْ ابنِْ أخَِيكُمْ، وَإنِْ يكَُ نبَِياّ كُنْتمُْ أسَْعَدَ النّاسِ 

بِهِ! ياَ قوَْمِ، لَ ترَدُّوا نصَِيحَتِي، وَلَ تسَُفّهُوا رَأيِْي!«))).

وَقالَ رسَولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في عُتبة: »إنْ يكُ في أحدٍ مِن القَومِ خَيرٌ ففَي 

صاحبِ الجَمَل الأحمر، إن يطُيعوه يرَشُدوُا«))).

الخطوة الرائعة التي قام بها النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في ذلك الموقف هي أنَّه 

أرسل بِعُمَر رسَولً إلى القوم ليقول لهم: »ارجِْعُوا، فإَِنهُّ يلَِي هَذَا الْمَْرَ مِنّي غَيْركُُمْ أحََبّ إليَّ 

مِنْ أنَْ تلَوُهُ مِنّي، وَألَيَِهُ مِنْ غَيْركُِمْ أحََبّ إليَّ مِنْ أنَْ ألَيَِهُ مِنْكُمْ«))).

إنَّ السبب الذي يجعل النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أن يدعو النّاسَ -في رسالته إلى 

الاشتباك  لتِجنّب  الحثيثة  محاولاته  سبب  وإنَّ  الحرب،  ويتجنّبوا  يعودوا  أن  إلى  مكّة-  أهل 

المسلَّح والحؤول دون سفك الدماء، هو أنَّ القرآن الكريم قد جاء منسجمًا مع فطرة الإنسان 

لمَْ مبدأ أساسيًا، وأمََرَ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بأنْ يجدَّ ويجتهدَ في الحفاظ  وَعَدَّ السِّ

لمِ فاجْنَحْ لهَا وَتوكَّل عَلىَ اللهِ﴾ ]الأنفال: 61[، ولا شكَّ ولا رَيبَ أنَّ  عليه: ﴿وإنْ جَنَحوا للِسِّ

رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مطيعٌ لنِداءِ الفِطرةِ ولِوامرِ اللهِ سُبحانهَ وَتعَالى.

إذن إنَّ سيرة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ تنسجمُ مع آيات القرآن حول مسألة الحفاظ 

على السِلمِ وتجنّب الحرب الابتدائية، وإنَّه صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قد عمل تمامًا بموجب 

هذه الآيات.

إذا كانت الحربُ الابتدائيةُ الساعية لفِرضِ الدين مُجازةً لكَان رسولُ الله صلَّى اللهُ عليهِ 

مَ في معركة بدر ويشرع بالهجوم. بيد أنَّ  وآلهِ وسلَّمَ أوَلى مِن أيّ شخص آخر في أن يتَقدَّ

السبب الذي جعله لا يفعل ذلك هي استجابته لنِداءِ الفطرة وَلأمرِ الله سبحانه وتعالى، فقد 

لم. يقول الغربيوّن: »إنَّ الإسلامَ  كان صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ يتجنَّبُ الحربَ ويسعى إلى السِّ

قد أجاز الحربَ وسفك الدّماء لفِرضِ الدين«. على مَن يقول بذلك أن ينتبّه إلى سلوك النَّبيّ 

الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في معركة بدر ليخجل مِن قوله هذا.

د بن عمر بن واقد السهمي الواقديّ، المغازي، تحقيق: د. مارسدن جونس، )لندن: جامعة أكسفورد،  محمَّ 	(((
1966م(، ج1، ص 63.
المصدر نفسه، ص 60. 	(((
المصدر نفسه، ص 61. 	(((



الجهاد في الإسلام74

لْمِ نِداءُ الفِطرة عوةُ إلِى السِّ الدَّ

إنَّ حُسن السِلم والميل إليه أمرٌ فطريٌّ وقارٌّ في الوجدان، وإنَّ الرسول الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ الذي يسعى إلى السِلم وينهى عن الحرب الابتدائية ويتجنّبها فإنهّ يستجيب لنِداء 

الفطرة والوجدان. لقد مُزِجَ الميلُ إلى السِلم مع فطرة الإنسان بنحوٍ لا يحتاج إلى الإيضاح، 

لا  الابتدائية  الحربَ  ويتجنَّب  السلم  إلى  يدعو  أحدًا  يرى  عندما  عقيدته  كانت  أياّ  فالإنسانُ 

رَ النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مشركي مكّة مِن  يتردد في الإشادة به. ولذلك عندما حذَّ

الحربِ ودعاهم إلى الصُلح انبرى حكيم بن حِزام -وهو ابن أخي خديجة بنت خويلد وكان في 

معسكر المشركين وأسلم لاحقًا-))) وقال بعد أن سمع مقالةَ النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ: 

»قد عَرضََ نصفًا فاقبَلوه، والله لا تنُصرنَّ عليه بعد ما عَرضََ من النّصف«))).

إنَّ النداء الذي يصدر من وجدان وفطرة هذا الرجل المشرك، والذي يخاطب قومَهُ وهو 

يقسم بلفظة الجلالة قائلً: »لا تنُصرنَّ عليه بعد ما عَرضََ من النّصف«، يفيد هذا النداء أن 

واعتداء،  ظلمٌ  الدعوة  هذه  ومعارضة  ومحبوب،  مطلوب  أمرٌ  السلم  إلى  الإسلام  نبيّ  دعوة 

الحرب  مُنيَ دعاةُ  إذ  قال،  الأمرُ كما  الهزيمة. وقد آل  إلى  نتائج سيئة ويؤول  وتترتب عليه 

المكيّون بهزيمةٍ نكراء.

نقد آراء الفقهاء في ضوء القرآن الكريم وسيرة رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ

مَ آنفًا- تؤكّد وبوضوح  على الرغم مِن أنَّ الآيات القرآنية والسيرة النَّبويةّ –بحسب ما تقدَّ

أنَّ الحربَ الابتدائية الرامية إلى فرض الدين غير جائزة، فقد نرى ومع حيرة بالغة، أنَّ الفقهاءَ 

أنهّ الحرب الابتدائية  عندما يتناولون موضوعة الجهاد الإسلامي يعرفّون الجهادَ الأصليَ على 

الرامية إلى الدعوة للِإسلام. وبتعبير أدق يعدّون الجهادَ عملً لفِرضِ الإسلام على الكفّار، وهذا 

قولٌ معارضٌ تمامًا للِآيات القرآنية ولسيرة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ! 

ونعرض فيما يلي نماذج من عبارات الفقهاء حول هذه المسألة ليتأمّل فيها أهل البحث 

والتحقيق.

ابن هشام الحميري، السيرة النبوية، تحقيق: محمد محي الدين عبد الحميد، )القاهرة: مكتبة محمد علي  	(((
صبيح وأولاده(، ج 2، ص 453؛ عز الدين ابن الأثير، أبو الحسن، علي بن محمد الجزري )ت 630هـ(، أسد 
الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق: علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، ط: الأولى، )بيروت: دار 

الكتب العِلميّة، 1994م( ج2، ص 58.
الواقدي، المغازي، المصدر السابق، ج1، ص 61. 	(((



75 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

عبارة الإمام الشافعي )150-204هـ(

يقول الإمامُ الشافعيُّ في كتاب الأم:

»ولمّا مضت لِرسولِ الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مدّة من هجرته أنَعَمَ اللهُ تعالى فيها 

على جماعةٍ باتبّاعه، وحدثت لهم بها مع عون الله قوّة بالعدد لم تكن قبلها، ففرض 

اللهُ عليهم الجهادَ بعد إذ كان إباحةً لا فرضًا، فقال تبارك وتعالى: ﴿كُتِبَ عليكُم القتال 

وَهو كُرهٌ لكَُم﴾... وقال تبارك وتعالى: ﴿وقاتلِوا في سبيل الله﴾... وقال عزَّ وجلّ: ﴿

إذا  الرقّابِ حتّى  الذين كفروا فضرب  لقَيتُم  اللهِ جهادِه﴾، وقال: ﴿فإذا  وَجاهِدوا في 

أثخنتموهم فشدّوا الوثاق﴾، وقال عزَّ وجل: ﴿ما لكم إذا قيل لكم انفِروا في سبيل الله 

اثاّقلتُم إلى الأرضِ﴾«))).

لاة والصيام فإنهّ قد  كأنَّ الإمامَ الشافعي يريد أن يقول: مثلما وجب على المسلمين الصَّ

وجب عليهم محاربة الكفّار ابتداءً، والدليل على ذلك هي الآيات التي ذكرها. لقد أورد الشافعيُ 

هنا الآيات المطلقة المرتبطة بموضوعة الجهاد، ولم يتطرق للآيات المقيّدة التي جعلت خوض 

الحرب مرهوناً باعتداء العدوّ. وإنَّ عدم ذكره للآيات المقيّدة ليس بسبب جهله بها، بل لأنهّ 

يعدّها آيات منسوخة. فهو قبل إشارته إلى الآيات المطلقة يقول حول الآيات المقيّدة:

»قال اللهُ تعالى: ﴿أذُِنَ لِلذينَ يقُاتلَونَ بأنَّهم ظُلمِوا وإنَّ اللهَ على نصرهم لقدير الذينَ 

أخُرجِوا مِن ديارهِِم بِغيرِ حَقّ...﴾ الآية، وأباح لهم القتال بمعنى أبانه في كتابه، فقال 

عزَّ وَجَلّ: ﴿وَقاتلِوا في سبيل اللهِ الذينَ يُقاتلِونكم وَلا تعتَدوا إنَّ اللهَ لا يُحبُّ المعتدَين 

ثمَّ  فاقتلوُهُم...﴾  قاتلَوكُم  فإنْ  يقُاتلوكُم فيه  الحرامِ حتّى  المسجد  تقاتلوهم عند  ولا 

يُقال: نسُِخَ هذا كلهّ والنَّهي عن القتال حتّى يقاتلَوا... بقول اللهِ عزَّ وجلّ: ﴿وَقاتلِوهُمْ 

حتّى لا تكونَ فِتنَةٌ﴾ الآية، ونزول هذه الآية بعد فرض الجهاد...«))). 

إنَّ القول بِنسخِ الآيات المقيَّدة حول الجهاد كان متداولً بين أصحاب الفتيا ومفسّري القرآن 

حتىّ قبل الشافعي، وهو ما ذهب إليه عبد الرحمن بن زيد بن أسلم وربيع بن أنس)))، وإنَّ 

الشافعي نقل هذا القول عن الآخرين من دون الإشارة إلى صاحب الرأي. بيد أنَّ السؤال المهم 

والمثير للِحيرة الذي يعُرض بهذا الصدد يستفهم عن السبب الذي أدّى إلى إهمال القاعدة القائلة 

بوجوب حمل المطلقات على المقيّدات؟ فهو أمرٌ يقرّ به الجميع في العرف السائد في تشريع 

د بن إدريس الشافعي، الأم، ط: الثانية، )بيروت: دار الفكر، 1983(، ج4، ص 170. أبو عبد الله محمَّ 	(((
المصدر نفسه، ص 161. 	(((

ينُظر: مجمع البيان في تفسير القرآن، تفسير الآية 190 مِن سورة البقرة. 	(((



الجهاد في الإسلام76

القوانين وتفسيرها، ويسلمّ به جميع المتخصصين في هذا المجال، ويعُمَل به في جميع الأزمنة 

ولدى جميع الاتجاهات والمدارس الفكرية والقانونية. إذن ما الذي أدّى إلى عدم الاعتناء به حول 

آيات الجهاد حتىّ أضحت صورة الإسلام تعُرضَ في العالمَ بنحو غير لائق، كلّ ذلك بسبب تحريف 

القانون الفطري الذي ينطوي عليه الجهاد الدفاعي، وهو مدلول الآيات المقيّدة، ومِن ثمَّ عُرفّتَ 

بدلً عن ذلك الحربُ الابتدائية الرامية إلى فرض الدين بوصفها الجهاد الإسلامي؟ هل كان للِسياسة 

دور وتأثير في هذه المسألة؟ وهل كان ثمّة أفراد من أمثال ربيع بن أنس وعبد الرحمن بن زيد 

بن أسلم متأثرين بالجوّ السائد، وقتئذْ كان الخلفاء المستبدون يقَدمون على الحرب الابتدائية 

لفِتحِ البلدان، ويسفكون دماءَ المسالمين باسْمِ الجهادِ الإسِلاميّ مِن أجل توسيع رقعة مملكتهم؟ 

مِن البديهي أنَّ الرقابة والتضييق كان هو السائد في مثل تلك البيئة، وما كان لِحدٍ أن يجرأ على 

إصدار فتوى أو عرض تفسير لآيةٍ ما بنحوٍ يمسّ شرعيّةَ هذه الهجمات العسكريةّ التعسفية التي 

د عبده كانت حروب الخلفاء الطغاة  كانت تقُاد من قبل خلفاء جائرين. ومثلما قال الشيخ محمَّ

تجري بمقتضى طبيعة المُلك والقوّة التعسفيّة، إذ كانوا يعتدون على البلاد المجاورة لهم، ولم 

يكن عملهم منسجمًا مع الموازين الإسلامية ))).

التي كانت  نستعرض هنا نماذج مِن هذه الحروب العدوانيّة ليتضح جانبٌ مِن الجرائم 

تمُارسَ باسم الجهاد الإسلامي، وكذلك صورة مِن الجوّ السياسي الحاكم وقتذاك.

بَ الوالي الأمويّ الحجّاج بن يوسف الثقفي قتُيَبةَ بن مسلم الباهلي حاكمًا لخراسان  لمّا نصََّ

شنَّ قتُيبة حملةً عسكرية على بخارى وفتَحََ تلك المدينة، »ثمَّ صارَ إلى الطالقان، وبها باذام 

ابنَه، فقتله، وصلبه وجماعة  البلد، وكان ابن باذام مع قتيبة... فأخذ  وَتغَلَّبَ على  قد عَصى 

معه، ثمَّ لقي باذام فقاتله أياّمًا، ثمَّ ظفََرَ به فقَتلَهَ، وَقتَلََ وَلدََهُ وامرأته، واستعمل على البلد 

أخاه عَمرو بن مُسلمِ. ولما فتَحََ قتيبة بخارى والطالقان استأذنه نيزك طرخان في الرجوع إلى 

بلاده، وكان نيزك قد أسلم وسُمي بعبد الله، فأذن له، فرجع إلى طخارستان، فعصى، وكاتب 

الأعاجم، وجمع الجموع، فزحف إليه قتيبة، ووجّه إليه سليمًا الناصح، وكان صديقًا له، فلم يزل 

يختدعه ويعطيه عن قتيبة ما يسأل، حتىّ خرج إلى قتيبة على الأمان، فأقام عنده أياّمًا، ثمَّ 

ضرب عنقَه وعنق ابن أخت له، وبعث برؤوسهما إلى الحجّاج، وأخذ امرأة نيزك، فلمّا خلا بها 

قالت له: ما أجهلك! أ ظننتَ أنَّ نفسي تطيب لك، وقد قتلت زوجي وسلبتني ملكي؟ فخلاها، 

وقال: اذهبي حيث شئتِ«))).

ينُظر: محمد رشيد رضا، تفسير المنار، المصدر السابق، ص 173. 	(((
أحمد بن إسحاق اليعقوبي، تاريخ اليعقوبي، )النجف: د.ن، د.ت(، ج3، ص 31 و32. 	(((



77 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

الشام،  في  المتمركز  الأموي  الخليفة  برعاية حكومة  تجري  الجرائم  كلّ هذه  كانت  لقد 

وبعنوان الجهاد الإسلامي.

والمفسّرين  المفتين  نجد  والمضايقات  الدكتاتورية  فيه  تسود  الذي  الجوّ  هذا  مثل  في 

الذين يتحلوّن بالتقوى متورطين بالتقيّة، إذ يضطرّون إلى بيان آرائهِم بطريقةٍ لا تعَُد مخالفِة 

بآراءٍ تؤيدّ سياسة  التقوى قد يصرّح أحياناً  الحاكم. ومَن يكون على درجةٍ أدنى مِن  للِنظام 

الحكّام. على أيّ حال مَن يقول إنَّ الآيات المقيّدة حول الجهاد التي لا تجوّز الحربَ الابتدائية 

قد نسُِخَت وإنَّ الحربَ الابتدائية واجبةٌ فإنهّ يوائمُ سيرةَ الخلفاء الجائرين وليس سيرة رسول 

الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. أيًّا كان الأمر فإنَّ هذا الرأي قد تبلور بين فئةٍ مِن المفسّرين 

وأصحاب الفتيا واستمرّ حتىّ عصر الشافعي، وإنَّ الأخير أقرَّ به وأفتى بموجبه. ولكننا لا نعلم 

هل هذا الرأي يمثلّ الفتوى الحقيقية للِشافعي، أم صرّح به مضطرًّا وتحت تأثير المضايقات 

والجوّ السياسي الحاكم؟ ولكن نعلم أنَّ هذا الرأي قد كان في الفقه المعاصِر لزِمن الشافعي 

قائمًا وسائدًا وغير قابل للإنكار، وإنَّ الشافعي كان تحت تأثيره، ومِن الطبيعي أن يكون الفقه 

التالي لعِصرِ الشافعي متأثراً بهذا الرأي وأن ينعكس في فتاوى عامّة الفقهاء وخاصّتهم. فمِن 

هنا نجد أنَّ هذا الرأي قد وَردََ في فتاوى عامّة الفقهاء الذين جاءوا بعد الشافعي وخاصّتهم، 

عوةِ إلى الإسِلام، وبتعبيرٍ  فكلهّم أجمعوا على أنَّ الجهادَ يعني الحربَ الابتدائية مِن أجل الدَّ

أوضح »فرض الإسلام على الآخرين بقوّة السلاح«.

بحسب ما أوعدنا سالفًا حول عرض نماذج من عبارات الفقهاء في هذه المسألة، أوردنا 

م عبارةً للِإمام الشافعي كأوّل نموذج حول هذا الأمر، وننتقل هنا إلى عرض نماذج  فيما تقدَّ

أخرى عن فقهاء آخرين.

عبارة ابن الهمام الحنفي )790-861هـ(

يقول ابن الهمام الحنفيّ في كتابه )فتح القدير(:

»قتال الكفّار واجبٌ وإن لم يبدؤونا، لأنَّ الأدلّة الموجبة له لم تقيّد الوجوب ببداءتهم... 

وصريح قوله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في الصحيحَين وغيرهما: »أمُِرتُ أن أقاتل النّاسَ 

حتّى يقولوا لا إله إلا الله«، يوجب أن نبدأهم بأدنى تأمّل«))).

ابتداء  تذكر  لم  الجهاد  وجوب  على  دلالةً  تتضمّن  التي  الأدلةّ  إنَّ  إلى  الهمام  ابن  يشير 

كمال الدين محمد بن عبد الواحد السيواسي المعروف بابن الهمام، فتح القدير على الهداية، ط: الأولى،  	(((
)القاهرة: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، 1970(، ج5، ص 441.



الجهاد في الإسلام78

الكفّار بالحربِ شرطاً للِجهاد. ونقول في الردّ عليه: إنَّ عمدة الأدلةّ حول الجهاد هي الآيات 

المقيّدة  م- بعضها مطلقة وبعضها مقيّدة، وإنَّ  تقدَّ ما  الجهاد –بحسب  آيات  القرآنية، وإنَّ 

منها جعلت شروع الكفّار بالحرب شرطاً لوجوب الجهاد. والآيات المطلقَة -بحسب القاعدة 

المعمول بها- تقُيَّد بالآيات المقيَّدة. فإذا قيل لك: »ضَيّف العلماء«، ثمَّ قيل: »لا تضُيّف العلماءَ 

الهاشميين عند  غير  العلماء  الهاشميين، وضيّفتَ  العلماء  لم تضيفّ  الهاشميين« وأنت  غير 

ذلك لا يمكنك أن تقول أنيّ عملتُ بإطلاق »ضيّف العلماء«. لأنهّ مع وجود عبارة »لا تضيّف 

العلماء غير الهاشميين« لن يبقَ ثمّة إطلاقٌ ليمكن التمسّك به؛ فإذن لا يقُبَل منك عذر، لأنَّه 

يتحتَّم عليك أن تحمل المطلقَ على المقيَّد، وأن تضيّف العلماءَ الهاشميين. وعلى هذا المنوال 

إذا كنّا نجد ابن الهمام يقول: بأنَّ »الأدلةّ الموجبة له ]أي الجهاد[ لم تقيّد الوجوب ببدائتهم« 

فهذا دليل على أنهّ لم يعمل بآيات الجهاد المقيَّدة، بل اقتصر على المطلقة فقط. رغم أنَّ 

م شرحه مفصّلً- قيّدت وجوب الجهاد بأنْ يكون الكفّار هم  الآيات المقيَّدة –بحسب ما تقدَّ

مَن شرعوا بالحرب. أمّا بالنسبة للسبب الذي جعل ابن الهمام يذهب إلى هذا الرأي فيمكن 

عرض احتماليَن: أولً، كان ابن الهمام غير مدرك لقاعدة حمل المطلق على المقيَّد، وهو أمر 

ا عن فقيه متخصص مثله. أمّا الاحتمال الآخر فهو أنَّ الجوّ السائد على الفقه في  مستبعَد جدًّ

عصره كان لا يتيح له مجالً ليفكّر بكامل حريتّه، ومن ثمَّ لم يقدر على أن يخلصّ نفسه من 

قيود الفتوى السائدة، ولذلك ذهب إلى ما ذهب إليه الشافعي وقال أنَّ الآيات المقيَّدة للِجهاد 

م- مجردّ زعم لا أساس  قد نسُِخَت، ولا يمكن الاستناد إليها. ولكن هذا الرأي -بحسب ما تقدَّ

له ولا يمكن الأخذ به. فالقول بأنَّ الآيات المقيَّدة للِجهاد قد نسُخَت قولٌ بعيد كلّ البعد عن 

المنطق، وبنحوٍ يعبّر عنه الطبري، وهو المفسّر الخبير، بـ»التحكّم«، والتحكّم على حدّ تعبيره 

اللهِ  تعالى ﴿قاتلِوا في سبيلِ  لقوله  الطبريّ في معرض تفسيره  يقول  »لا يعجز عنه أحد«. 

الَّذينَ يقُاتلِونكَُم وَلا تعَتدَوا﴾ ]البقرة: 90[:

بغير دلالة على صحّة  غيرَ منسوخة،  تكون  أن  يحتمل  آية  نسَْخَ  عي  المدَّ دَعوى  »إنَّ 

دعواه، تحكُّم. والتحكم لا يعجِز عنه أحد«))).

نسُِخَت«،  قد  للِجهاد  المقيَّدة  الآيات  بـ»أنَّ  القائل  الرأي  وإنَّ  هذا صحيحٌ،  الطبريّ  قولُ 

تحكّمٌ وكأنهّ يرُادُ فرضه عُنوةً. لذا على كلّ فقيه حُرّ أن يكون مبرئّاً منه حقًا.

ما يتبقى من كلام هنا هو ما يرتبط بالحديث الذي استدلّ به ابن الهمام، إذ نقل عن رسول 

الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قوله: »أمُِرتُ أن أقاتل النّاسَ حتىّ يقَولوا لا إِلهَ إلِّ الله«. يجب 

ابن جرير الطبري، جامع البيان، المصدر السابق، ج 3، ص 563، في معرض تفسيره للآية 190 مِن سورة البقرة. 	(((



79 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

أن نعلم أنَّ هذا الحديث يمثلّ دليلً مطلقًا، وعلى فرض حجّيته فإنَّ له حكم الآيات المطلقَة، 

ويقُيَّد طبعًا بالآيات المقيَّدة، ومن ثمَّ يكون تفسيره كالآتي: أمِرتُ أن أحاربَِ المعتدَين الذين 

يبتدئون الحرب، وإنَّ هذه الحرب مستمرةّ باستمرار كفرهم واعتدائهم، وإذا لجأوا إلى »لا إلهَ 

إلّ الله« فهم عند ذلك يكفّون عن الاعتداء، وبهذا يتوقفّ الحرب معهم.

م يمكننا القول أنَّه مثلما ينُظر لكتابٍ في القانون على أنهّ مجموعة منسجمة  بناءً على ما تقدَّ

القرآن وما تلحقها من  آيات  المقيّدات، فإنَّ  التشريعات وتحُمَل مطلقاته على  ومترابطة من 

الأحاديث المعتبرة أيضًا يجب معاملتها بوصفها مجموعة منسجمة وواحدة. ومن الطبيعي أن 

تقُيَّد المطلقات في ضوء هذا المنظور بالمقيّدات، ومن ثمَّ لا يمكن التمسّك بإطلاقها. إذن يجب 

تفسير الحديث المتقدّم بعد تقييده بالآيات المقيَّدة، وإنَّ تفسيره هو ما تقدّم ذكره.

ك ابن الهمام بإطلاق هذا الحديث، ومن دون أن يعبأ بالآيات المقيَّدة. وقد فعل  لقد تمسَّ

ذلك أيضًا عند حديثه عن آيات الجهاد، حيث لم يعبأ بالآيات المقيَّدة، وهو منهج غير علميّ 

ولا يمُكن الأخذ به.

عبارة الشيخ الطوسي )385-460هـ(

مبادلة  وإنَّ  والخاصّة،  العامّة  العلماء  بين  كان يجري  ثقافيًّا  تعاملً  ثمّة  أنَّ  نعلم جميعًا 

الأفكار بين الطرفيَن كان نهجًا رائجًا. وفي بيئة بغداد التي كان يشتغل فيها الشيخ الطوسي 

من  وغيرها  القرآن  وتفسير  الفقهية  المباحث  في  السائد  نهجه  كان  علمياً،  جهادًا  ويخوض 

المعارف الإسلامية هو الرجوع إلى مصادر العامّة والاقتباس منهم. فمن يراجع تفسير التبيان 

للِشيخ الطوسي سيجد أنهّ يعتمد تفسير الطبري وتفسير الرمّاني وغيرها من تفاسير العامّة 

العامّة،  لدى  الفقهية  الكتب  الطوسي  الشيخ  اعتمد  أيضًا  الفقه  حقل  وفي  منهجهم.  ويتبّع 

دُوّن على وفق منهجهم  الفقهية وأكثرها تفصيلً قد  كتبه  أكبر  يعَُدّ  الذي  المبسوط  فكتابه 

الاجتهاديّ. لذا من الطبيعي أن يكون في بعض المواضع متأثراً باجتهادات تلك البيئة وبالأفكار 

الرائجة وقتذاك، أو أن يقبل بفتوى يلتزم بها العموم ويذكرها في كتبه الفقهية. ففي البيئة 

التي كان فقه العامّة هو السائد في الحوزات العِلميّة والدرس الفقهي لا يمكن أن يتُوقَّع مِن 

الشيخ الطوسي أو مِن أيّ فقيه آخر شيئاً غير ذلك. ومن هنا نجده في مسألة الجهاد، وتحديدًا 

في الموضوع الذي نتحدّث عنه هنا، قد صَرَّحَ بالرأي نفسه الذي ذهب إليه الإمام الشافعي 

في كتاب الأم، إذ أورده في كتبه الفقهية وتبنّاه ومن دون أن يخضعه للِبحث والنقد. يقول 

الشيخ الطوسي في كتاب النهاية الذي أورد فيه فتاواه:

»كلّ مَن خالفَ الإسلامَ مِن سائر أصناف الكفّار يجب مجاهدتهم وقتالهم، غير أنَّهم 



الجهاد في الإسلام80

وتسُبى  يقُتَلون  أو  فيه،  والدخول  الإسلام  إلا  منهم  يقُبَل  لا  قسمٌ  قسمَين:  ينقسمون 

والمجوس.  والنصارى  اليهود  إلا  الكفّار،  أصناف  أموالهم وهم جميع  ذراريهم وتؤخَذ 

ذكرناهم،  الذين  الثلاثة  الأجناس  الجزية، وهم  منهم  تؤخَذ  الذين  الآخر هم  والقسم 

سبي  يَسُغ  ولم  قتالهم  يجز  لم  بشرائطها  وقاموا  وقبلوها  لِلجزية  انقادوا  متى  فإنهّم 

ذراريهم، ومتى أبَوَا الجزية أو أخلوّا بشرائطها كان حكمهم حكم غيرهم من الكفّار في 

أنهّ يجب عليهم القتل وسبي الذراري وأخذ الأموال...«))).

نجد في ضوء العبارة المقتبَسة كيف أنَّ الفقه المهيمن على الحوزات العِلميّة في ذلك 

العصر قد ترك أثرهَ على الشيخ الطوسي، وبنحوٍ لم يتمكّن من أن يخلصّ نفسه من سطوته؛ 

ومن ثمَّ أورد الفتوى نفسها التي ذكرها الشافعيُّ في الأم، وبوصفها حكمًا مقبولً في كتابه 

الخاص بفتاواه.

نحن مطمئنون أنَّ الشيخ لو كان قد درس آيات الجهاد في بيئة بعيدة عن ذلك الجو الذي 

يسود فيه فقه العامة لاستنتج أنَّ الآيات المقيَّدة الخاصة بالجهاد حاكمةٌ على الآيات المطلقة، 

إذ تقُيدّها، وإنَّ ما يترتب على هذا التقييد هو عدم جواز الحرب الابتدائية مع الآخرين، وإنَّ 

الحرب، هذه الظاهرة المبغوضة والمقيتة في طبيعتها، لا تصبح ضروريةً إلا عند الدفاع وبعد 

ابتداء العدوّ بالاعتداء والقتال. فعند ذلك فقط تكون واجبةً عقلً وشرعًا، وإنَّ هذا هو الجهاد 

الإسلامي. بيد أنَّ الشيخ الطوسي لم تسنح له مثل هذه الفرصة، إذ تناول الموضوع في بيئةٍ 

يسود فيها فقه العامة على فضاء الاجتهاد، وأورد فتوى الشافعي نفسها التي كانت الفتوى 

الرائجة، وأدرجها في كتابه )النهاية( بوصفها فتواه.

رفض  على  موقفنا  يقتصر  لا  السبب  ولهذا  الطوسي،  الشيخ  نقلدّ  أن  يسعنا  لا  وبالطبع 

اجتهاده في هذه المسألة، بل ننقده أيضًا، وإنَّ نقدنا له هو الكلام نفسه الذي أوردناه في 

معرض نقدنا لرِأي الإمام الشافعي.

عبارة ابن إدريس )543-598هـ(

يقول ابن إدريس الحليّ في كتاب )السرائر(: 

»لا يجوز قتال أحد من الكفّار إلا بعد دعائهم إلى الإسلام، وإظهار الشهادتين، والإقرار بالتوحيد، 

والعدل، والتزام جميع شرائع الإسلام، فمتى دعوا إلى ذلك ولم يجيبوا حلّ قتالهم«))).

العربي،  الكتاب  دار  )بيروت:  الثانية،  ط:  والفتاوى،  الفقه  مجردّ  في  النهاية  الطوسي،  د  محمَّ أبو جعفر  	(((
1400هـ(، ص 291 وما بعدها.

د بن منصور بن أحمد بن إدريس الحلّ، كتاب السرائر، ط: الثانية، )قم: مؤسسة النشر  أبو جعفر محمَّ 	(((
الإسلامي، 1410هـ(، 



81 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

يرى ابن إدريس أنَّ دعوة الكفّار إلى الإسلام تجري بقوّة السلاح، وإذا رفضوا الدعوة فعند 

ذلك تجب محاربتهم ابتداءً ليقبلوا الدعوة أو ليقتلَوا. يتضح من هذا الرأي أن ابن إدريس أيضًا 

الكفّار  الابتدائية مع  الحرب  عَدّها منسوخةً، ولذلك أوجب  أو  المقيَّدة  إلى الآيات  ينتبه  لم 

في حال رفضهم الإسلام. وهذا يعني أنَّه قبَِلَ فتوى الشيخ الطوسي، والشيخُ من قبَلِه قد قبَِلَ 

فتوى الشافعي وأوردها في كتاب )النهاية(. وقد تقدّم نقدُنا لفتوى الإمام الشافعي، ولا حاجة 

لإعادته. ونضيف هنا أنَّ الآية 90 من سورة النساء قد حرَّمت بصريح القول الحربَ الابتدائية 

لمََ فمََا  مع الكفّار المسالمين، حيث قال تعالى: ﴿فإَِنِ اعْتزَلَوُكُمْ فلَمَْ يقَُاتلِوُكُمْ وَألَقَْوْا إلِيَْكُمُ السَّ

جَعَلَ اللَّهُ لكَُمْ عَليَْهِمْ سَبِيلً﴾ ]النساء: 90[.

م ذكرها. في ضوء الحكم الذي  تندرج هذه الآية ضمن آيات الجهاد المقيَّدة، ولكن لم يتقدَّ

تتضمّنه هذه الآية وسائر الآيات المقيّدة حول الجهاد آنفة الذكر، فإنَّ الحربَ الابتدائية مع 

الكفّار المسالمين لا يجوز مطلقًا.

تحُرمُّ هذه الآية الحربَ الابتدائية مع الكفّار المسالمين، وفي مقابل ذلك نجد الآيةَ التالية 

لَّمْ  ﴿فإَِن  وتقول:  الحرب  ابتدؤوا  الذين  المحاربين  الكفّار  مع  الدفاعية  الحربَ  توجب  لها 

أيَدِْيهَُمْ فخَُذُوهُمْ وَاقتْلُوُهُمْ حَيْثُ ثقَِفْتمُُوهُمْ وَأوُلئَِٰكُمْ  وا  لمََ وَيكَُفُّ إلِيَْكُمُ السَّ يعَْتزَلِوُكمُْ وَيلُقُْوا 

بِينًا﴾ ]النساء: 91[ جَعَلنَْا لكَُمْ عَليَْهِمْ سُلطْاَناً مُّ

عبارة العَلّمة الحلّي )648-726هـ(

يقول العَلّمة الحليّ في كتابه )تذكرة الفقهاء(:

»كلّ مَن يجب جهاده فالواجبُ على المسلمين النفور إليهم إمّا لِكفّهم أو لِنَقلهم إلى 

وَجَبَ جهادهم، وإنمّا يجب قتال مَن يطلب إسلامه بعد  بالقتال  فإنْ بدؤوا  الإسلام، 

دعائهم إلى محاسن الإسلام والتزامهم بشرائعه، فإنْ فعلوا ذلك وإلا قوتلِوا...«))).

الذي ذهب  نفسه  الرأي  الكفّار هو  الابتدائية مع  الحرب  الحليّ حول  العَلّمة  ما ذكره 

الحليّ  العلّمة  أنَّ  القول هنا  الموضوع. ويجب  الشيخ الطوسي وابن إدريس في هذا  إليه 

الكفّار شرطاً لمحاربتهم. في  اعتداء  ت  التي عدَّ المقيَّدة  الجهاد  آيات  إلى  يلتفت  أيضًا لم 

حين كان يفُترضَ به أن ينتبه إلى هذه الآيات، فلو لم يغفلها لما أفتى بمثل هذه الفتوى 

التي توجب محاربة الكفّار ابتداءً في حال رفضهم الإسلام. على أيّ حال إن نقد كلام العَلّمة 

د بن المطهر الحلّ، تذكرة الفقهاء، ط: الأولى، )قم: مؤسسة آل البيت  الحسن بن يوسف بن علي بن محمَّ 	(((
لإحياء التراث، 1414هـ(، ج9، ص 43 و44.



الجهاد في الإسلام82

الطوسي  والشيخ  الشافعي  لكلام  نقدنا  معرض  في  ذكره  تقدّم  الذي  نفسه  النقد  هو  أيضًا 

وابن إدريس.

عبارة الشهيد الثاني، ]زين الدين العاملي[ )911-965هـ(

يقول الشهيد الثاني في )شرح اللمعة(:

»كتاب الجهاد، وهو على أقسام: جهاد المشركين ابتداءً لِدعائهم إلى الإسلام، وجهاد مَن 

يدهم على المسلمين من الكفّار...«))).

نقول حول عبارة الشهيد الثاني القول نفسه الذي أوردناه حول عبارة الشيخ الطوسي وابن 

إدريس والعَلّمة الحليّ، فقد كان يفُترضَ به هو الآخَر أن يلتفت إلى الآيات المقيدّة حول جهاد 

ت اعتداء الكفّار شرطاً لجواز الجهاد. فلو كان ملتفتاً إليها لما أفتى بوجوب  الكفّار التي عدَّ

الحرب الابتدائية مع الكفّار لدِعوتهم إلى الإسلام. وعلى أيّ حال لا يوجد أي دليل للاستناد إلى 

هذه الفتاوى، وإنهّا معارضة لمفهوم الآيات المقيّدة للجهاد.

د حسن النجفي الأصفهاني )1202-1266هـ([ عبارة صاحب الجواهر، ]الشيخ محمَّ

يقول صاحب كتاب )جواهر الكلام(:

الذي نزل فيه ﴿كُتِبَ  ابتداءً على الإسلام، وهو  الكفّار  »لا ريب أنَّ الأصلي منه قتال 

عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرهٌْ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أنَ تكَْرهَُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَعَسَىٰ أنَ تحُِبُّوا شَيْئًا 

وَهُوَ شَرٌّ لَّكُمْ...﴾«))).

لصِاحبِ الجواهر في هذه العبارة زعمان، زعمه الأول هو أنَّ »الجهاد الأصليّ« هو الحرب 

الابتدائية نفسها الرامية إلى فرض الإسلام؛ والزعم الآخر هو أن الآية ﴿كُتِبَ عليكُم القِتالُ وَهوَ 

كُرهٌْ لكَُم...﴾ ]البقرة: 216[ قد نزلت في الحرب الابتدائية الرامية إلى دعوة الكفّار للإسلام.

في  المقيدّة  الآيات  أنَّ  أوضحت  المتقدّمة  المباحث  أنَّ  نقول  الأول  بزعمه  يرتبط  فيما 

الجهاد حاكمةٌ على الآيات المطلقَة، ومفهومها هو أنَّ محاربة الكفّار يشُترط فيها ابتداءهم 

أجل  ومن  ابتداءً  الكفّار  محاربة  وليس  الإسلام،  في  الأصلي«  »الجهاد  هو  وهذا  بالاعتداء، 

إدخالهم في الإسلام.

د كلانتر،  زين الدين بن نور الدين العاملي، الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، تحقيق السيّد محمَّ 	(((
)د.م، 1967م(، ج2، ص 379.

محمّد حسن النجفي الأصفهاني، جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، ط: السابعة، )بيروت: دار إحياء  	(((
التراث العربي، 1432هـ(، ج21، ص 4.



83 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

وبالنسبةِ لزِعمهِ الآخر فنقول إنَّ الآيةَ التي تلي الآية المذكورة تقول: ﴿وَلَ يزَاَلوُنَ يقَُاتلِوُنكَُمْ 

حَتَّىٰ يرَدُُّوكُمْ عَن دِينِكُمْ إنِِ اسْتطَاَعُوا﴾ ]البقرة: 217[، ويتضح منها أنَّ الآيةَ السابقة لها ﴿كُتِبَ 

عَليَْكُمُ القِْتاَلُ وَهُوَ كُرهٌْ لَّكُمْ﴾ قد نزلت في هذا الشأن، إذ كان الكفّارُ يشنون على المسلمين 

هجمات عسكرية وبنحو دائم. وإذن إنَّ الآية ﴿كُتِبَ عَليَْكُمُ القِْتاَلُ وَهُوَ كُرهٌْ لَّكُمْ... ﴾ -على 

خلاف ما ذهب إليه صاحب )الجواهر(- لم تنزل في وجوب محاربة الكفّار ابتداءً، بل نزلت 

عن  لرِدّهم  منهم  محاولةً  المسلمين  على  الكفّارُ  يشنّها  كان  التي  العسكريةّ  الهجمات  في 

دينِهم. ومن ثمَّ فإنَّ تفسير الآية المذكورة وفي ضوء الآية اللاحقة يكون كالآتي: »لقد وجبت 

يتسبب  ذلك  كان  وإنْ  الأعداء،  يشنّه  الذي  العسكري  الهجوم  لصِدّ  الدفاعية  الحرب  عليكم 

في  الدفاعية  الحرب  مثل  شيئاً  تكرهون  وقد  لكم.  كُرهٌ  وهو  الضحايا،  من  وبكثيرٍ  بعنائكم 

المعتدي. وقد تفضّلون شيئاً مثل  العدو  حين هو في صالحكم، لأنَّ هذه الحرب تدفع شرَّ 

عة وعدم الخوض في الحرب الدفاعية، في حين يكون ذلك شَرّ لكم، لأنهّ يؤدّي  الراحة والدَّ

إلى تقهقركم وهزيمتكم على يد العدوّ المعتدي، وبهذا تمسي الدعة والراحة سبباً في جلب 

المزيد مِن البؤس لكم«.

الدعوةُ إلى الدين بقوّة السلاح!

الجواهر أنَّ شَنّ  الثاني وصاحب  لقد ورد في كلام ابن إدريس والعَلّمة الحليّ والشهيد 

الحرب الابتدائية ضدّ الكفّار ومِن أجل دعوتهم إلى الإسلام أمرٌ واجب. أي أن الجهاد )المتمثلّ 

بالحرب الابتدائية ضدّ الكفّار والرامية إلى إدخالهم في الإسلام( قد شُرّع بوصفه عمليةً لفِرضِ 

الإسلام بقوّة السلاح. هنا يجب أن نعلم بأنَّ ما جاء في كلام هؤلاء الفقهاء يعارض تمامًا ما جاء 

في آيات القرآن، لأنَّ القرآن الكريم قد أمر رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ والآخرين بأن 

يدعو النّاسَ إلى الله بالحكمة وبالموعظة الحسنة: ﴿ادعُْ إلِىَٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِْكْمَةِ وَالمَْوْعِظةَِ 

الحَْسَنَةِ وَجَادِلهُْم بِالَّتِي هِيَ أحَْسَنُ﴾ ]النحل: 125[، وقد ورد في القرآن أيضًا أنَّ العقيدة لا 

يمكن فرضها عنوةً: ﴿لا إكراهَ في الدّين﴾ ]البقرة: 256[، وقال تعالى في آية أخرى حول هداية 

ا كَفُورًا﴾ ]الإنسان: 3[، وقال تعالى: ﴿وَقلُِ الحَْقُّ  ا شَاكِراً وَإِمَّ بِيلَ إِمَّ الإنسان: ﴿إنَِّا هَدَينَْاهُ ٱلسَّ

بِّكُمْ فمََن شَاءَ فلَيُْؤْمِن وَمَن شَاءَ فلَيَْكْفُرْ﴾ ]الكهف: 29[. مِن رَّ

إنَّ الدعوة إلى الحقّ تنطوي في ماهيتها على المنطق والاستدلال والنصُح والخير والصلاح، 

الدعوةُ  تغيب  السلاح  بقوّة  الإكراه  يكون  وحيثما  والإكراه.  التهديد  مع  مطلقًا  تنسجم  ولا 

بمعناها الصحيح، بل يسود بريق السلاح والحراب. ومن ثمّ فإنَّ تسمية هذا الفعل بـ»الدعوة« 

تكون مجردّ مزحة أو ضرباً من المجاز الذي لا يعُتدَّ به.



الجهاد في الإسلام84

على أيّ حال إنَّ ما قاله هؤلاء الفقهاء حول كون الجهاد قد شُرّعَ لفِرضِ الدين على النّاس 

بقوّة السلاح وتحت عنوان الدعوة إلى الإسلام، لا يطابق النصوص القرآنية ولا ينسجم مع العقل 

والفطرة، وليست فيه أيّ مقبولية عالمية، ويجب الحكم عليه بوصفه نظرية غير معقولة وغير 

مقبولة، ويجب كذلك تنزيه مقام القرآن الكريم من مثل هذا الرأي، ولا ينبغي أبدًا أن يقُال أنَّ 

الآية ﴿كُتِبَ عَليَكُم القِتالُ وَهو كُرهٌ لكَُم﴾ ]البقرة: 216[ قد نزلت في محاربة الكفّار ابتداءً.

الدعوة المعقولة في ساحة الجهاد

تشير بعض الأحاديث إلى دعوة الكفّار إلى الإسلام قبل الحرب، مثل الحديث المنقول عن 

لام، حيث قال:  الإمام علي بن أبي طالب عليهِ السَّ

»بَعَثَني رسولُ الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ إلى اليَمَن فقال: يا عَليّ لا تقُاتلنَّ أحدًا 

حتّى تدَعوهُ إلى الإسلام: وَأيم الله لَئِن يهَدى الله عزَّ وجلّ على يَديَكَ رَجُلً خَيرٌ لَكَ مما 

طَلَعَتْ عَليه الشّمسُ وَغَرُبَتْ«))).

وقد ورد في حديث برَُيدة أيضًا أنَّ رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ لمّا كان يأمر رجَُلً 

على سَريةّ كان يوصيه بجملةٍ مِن الأمور، منها:

كَ مِنَ المشركِينَ فادعُهم إلى إحدى ثلاثِ خلالٍ أو خصالٍ فأيَّتُهنَّ  »إذا أنتَ لقَيتَ عَدوَّ

أجابوكَ إليها فاقبل منهم وَكفَّ عنهُم، ادعُهم إلى الإسلامِ فإن أجابوكَ فاقبل منهم وَكفَّ 

عنهُم...«))).

في  حُرمَّت  قد  تقدّم شرحه-  ما  الكفّار –وبحسب  الابتدائية ضدّ  الحرب  أنَّ  إلى  بالنظر 

القرآن الكريم، فإنَّ البحثَ في هذين الحديثيَن يجري حول الكفّار المعتدين، حيث اتضح أن 

دفع شرهّم لا يقتصر على الحرب، بل ثمّة طريق أو طرق أخرى للِتصدّي لهم، ولها الأولوية 

مة: هي الدعوة إلى الإسلام، وهو  بالمقارنة مع الحرب. من هذه الطرق التي تكون في المقدَّ

عمل إرشادي وتبليغي، ويعُدّ من أولى مهام النَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وسائر الأنبياء 

لام. إذا قبل الكفّار المعتدون الدعوةَ إلى الإسلام فبطبيعة الحال ينتهي الهجوم ويعمّ  عليهِم السَّ

السلام، ويصبحون مسلمين وإخوة في الدين.

د بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، تحقيق محمد الرازي، أبو  محمَّ 	(((
الحسن الشعراني، )بيروت: دار إحياء التراث العربي(، ج11، ص 30.

مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمد الجزري ابن الأثير، جامع الأصول في أحاديث الرسول، تحقيق:  	(((
عبد القادر الأرناؤوط، ط: الأولى، )مكتبة الحلواني، مطبعة الملاح، مكتبة دار البيان،1969(، ج2، ص 589. 
والنسائي في   ،)1617( والترمذي   ،)1731( ماجه، ص2325، وأخرجه مسلم  ابن  الحديث في صحيح  ورد 

السنن الكبرى )8765(، وابن ماجه )2858(، واللفظ له، وأحمد )23030(.



85 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

إنَّ مثل هذه الدعوة إلى الإسلام قبل خوض الحرب التي تعُرضَ على الكفّار المعتدين تمثلّ 

عملً معقولً ومطلوباً، وطريقة لصنع السلام والصلح، وإزالة الظروف التي تنشئ الحرب. مثل 

لام للِكافر المعتدي عمرو بن عبد  تلك الدعوة التي وجهها الإمام عليّ بن أبي طالب عليهِ السَّ

ود في معركة الخندق، حيث قال له: »أدعوك إلى ثلاث، أوّلها الإسلام«))). لو كان عمرو بن عبد 

ود في ذلك الموقف يدخل في الإسلام، فإنهّ بالنظر إلى شخصيته الاجتماعية آنذاك لأحدَثَ 

الهجوم  تحوّلً فكرياً وثقافياً في معسكر الأعداء، ومن شأن ذلك أن يكون عاملً في إيقاف 

وعقد الصلح بين المعسكرَين.

إنَّ الدعوة بهذه الطريقة، وبالمقارنة مع ما يقُال عن كون »الجهاد الأصلي« هو الحرب 

الابتدائية ضدّ الكفّار مِن أجل الدعوة إلى الإسلام، تختلف في أصل ماهيتها. لأنَّ هكذا دعوة 

معسكر  قائد  يكون  فبينما  المعتدين.  الكفّار  إرشاد  إلى  وتهدف  والصلاح  الخير  من  تنطلق 

المسلمين مستعدًا للِدفاع والتصدّي للِهجوم يقول للِمعتدين: »إذا اقتنعتم ودخلتم في الإسلام 

بكامل حريتكم ستهدَون، وفي الوقت نفسه لن تسُفَك الدماء«. في حين إنَّ ما يقوله هؤلاء 

الفقهاء هو حربٌ ابتدائية ضدّ الكفّار المسالمين والداعين إلى السِلم من أجل دعوتهم إلى 

الإسلام؛ وبعبارة أخرى إنَّ قولهم هذا يدعو إلى فرض الإسلام بقوّة السلاح، وهو عمل لا ينطوي 

على ماهية إرشادية، بل يستبطن ماهية الإكراه والفرض، ولا ينسجم مطلقًا مع روح الإسلام.

لام إلى اليَمَن كان إرشاديًّا سَفَرُ الإمام عليّ عليهِ السَّ

لام إلى اليَمَنِ، الذي أشير إليه  ينبغي أن نعلم أنَّ سَفَرَ الإمام عليّ بن أبي طالب عليهِ السَّ

في الحديث الأوّل آنف الذكر، كان سَفَراً إرشادياً، وليس لخوض الحرب. ذلك أنَّ قبل ذهابه 

للِيَمَن كان خالد بن الوليد قد ذهب إليها لإرشاد النّاس هناك، ولكن على مدى ستة أشهر مِن 

مكوثه لم يدخل أحدٌ في الإسلام. لذا بعََثَ رسولُ الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بِعليّ بن أبي 

لام ليقوم بالمهمّة بدلً عن خالد بن الوليد. فبعد أن وصل الإمام علي عاد خالد  طالب عليهِ السَّ

مع القوّات المرافقة له ما عدا البرَاء بن عازب. يقول البَراء حول هذه الرحلة:

لام: إنكّ كُنْت تقَُولُ فِ  »أقَبْلََ عَمْرٌو يوَْمَئِذٍ ]يوم الخندق[ وَهُوَ فاَرسٌِ وَعَلِّ رَاجِلٌ، فقََالَ لهَُ عَلِّ عليهِ السَّ 	(((
: فإَِنّ أدَْعُوك أنَْ تشهد أن لا  الجَْاهِلِيّةِ: لَ يدَْعُونِ أحََدٌ إلَ وَاحِدَةٍ مِنْ �ثلََثٍ إلّ قبَِلتْهَا! قاَلَ: أجََلْ! قاَلَ عَلِّ
إله إلا الله وأن مُحَمّدًا رسَُولُ اللهِ، وَتسُْلِمَ للِهِّ ربَّ العَْالمَِيَن. قاَلَ: ياَ ابنَْ أخَِي، أخَّرْ هَذَا عَنّي. قاَلَ: فأَخُْرَى، 
ترَجِْعُ إلَ بِلَدِك، فإَِنْ يكَُنْ مُحَمّدٌ صَادِقاً كُنْت أسَْعَدَ ]النّاسِ[ بِهِ، وَإنِْ غَيَْ ذَلكَِ كاَنَ الذِّي ترُِيدُ. قاَلَ: هَذَا 
مَا لَ تتَحََدّثُ بِهِ نسَِاءُ قرَُيشٍْ أبَدًَا، وَقدَْ نذََرتْ مَا نذََرتْ وَحَرمّْت الدّهْنَ. قاَلَ: فاَلثاّلثِةَُ؟ قاَلَ: البِْاَزُ«. أبو 

عبد الله الواقدي، المغازي، المصدر السابق، ج2، ص 471.



الجهاد في الإسلام86

»بَعَثَ رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ خَالِدَ بْنَ الْوَليِدِ إلَِى أهَْلِ الْيَمَنِ يَدْعُوهُمْ إلَِى 

الإسِْلامِ فَكنُْتُ فِيمَنْ سَارَ مَعَهُ، فَأقََامَ عَلَيْهِ سِتَّةَ أشَْهُرٍ لا يُجِيبُونهَُ إلَِى شَيْءٍ، فبعث النبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ عَلِيَّ بْنَ أبَِي طاَلِبٍ، وَأمََرهَُ أنَْ يَقْفُلَ خَالِدًا وَمَنْ مَعَهُ، فَإنِْ أرََادَ 

نْ كاَنَ مَعَ خَالِدِ بْنِ الْوَليِدِ أنَْ يَعْقُبَ مَعَهُ ترَكَهَُ. قَالَ الْبَراَءُ: فَكنُْتُ فِيمَنْ عَقِبَ مَعَهُ،  أحََدٌ مِمَّ

ا فَرَغَ  ا انتَْهَيْنَا إلَِى أوََائِلِ الْيَمَنِ، بَلَغَ الْقَوْمَ الْخَبَرُ، فَجَمَعُوا لَهُ، فَصَلَّى بِنَا عَلِيٌّ الْفَجْرَ، فَلَمَّ فَلَمَّ

مَ بَيْنَ أيَْدِينَا، فَحَمِدَ اللَّهَ وَأثَنَْى عَلَيْهِ، ثم قرأ عليهم كتاب رسول  ا وَاحِدًا، ثمَُّ تقََدَّ نَا صَفًّ صَفَّ

الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، فَأسَْلَمَتْ هَمْدَانُ كُلُّهَا فِي يَوْمٍ وَاحِدٍ، وكََتَبَ بذلك إلى 

لامُ  ا قَرَأَ كِتَابَهُ خَرَّ سَاجِدًا، ثمَُّ جَلَسَ، فَقَالَ: السَّ رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، فَلَمَّ

لامُ عَلَى هَمْدَانَ! ثم تتابع أهل اليمن على الإسلام«))). عَلَى هَمْدَانَ، السَّ

لام إلى اليَمَنِ كان لإرشاد النّاس،  يتضح من هذه الحادثة أنَّ إرسال الإمام عليّ عليهِ السَّ

وكانت ترافقه قوّة للحالات الطارئة. إذن إنَّ قول النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ له عند إرساله 

»لا تقاتلنَّ أحدًا حتىّ تدعوه إلى الإسلام« يعني أنكّ إذا تعرضتَ للِهجوم في رحلتك الإرشادية 

ادعهم إلى الإسلام قبل الاشتباك المسلَّح. ومن الواضح أنهّ لو كان قد حصل اشتباك هناك لما 

لام هو البادئ بالحرب؛ مثلما لم يكن هو البادئ بالحرب في معركة  كان الإمام عليّ عليهِ السَّ

الجمل وصفّين والنهروان، إذ أن القوى المعادية هي التي فرضت عليه الحرب.

استدلال العَلّمة محمّد حسين الطباطبائي )1904-1981م(

م أنَّ الفقهاءَ المتقدّمين يرون أن »الجهاد الأصليّ« في الإسلام هو الحرب  اتضّح فيما تقدَّ

أدُرجَِ  قد  عِلمنا-  حَدّ  -على  الرأي  وإنَّ هذا  السلاح.  بِقوّة  الدين  إلى فرض  الرامية  الابتدائيّة 

في الفقه المدوَّن منذ عصر الإمام الشافعي المتوفى سنة 204 للِهجرة. وقد سلَّم به الفقهاء 

اللاحقون في العصور التالية ومن دون أي ترديد ونقاش، حتىّ برز على مدى القرون المتتالية 

الفقهاء  عامة  عبارات  من  نماذج  سبعة  إلى  الإشارةُ  تقدّمت  وقد  الإفتاء.  في  مهيمن  كتيّار 

د حسين  وخاصّتهم، ووجهنا النقد إليها. وفي السياق نفسه نجد صاحب الميزان ]السيّد محمَّ

الطباطبائي[ أيضًا قبَِلَ الحربَ الابتدائية ضدّ الكفّار، وعدّها أمراً طبيعيًا وفطرياً، واستدلَّ حول 

ذلك قائلً:

القيّم على  »إنَّ القرآن يذكر أنَّ الإسلام ودين التوحيد مبنيٌّ على أساس الفطرة وهو 

إصلاح الإنسانية في حيوتها، كما قال تعالى: ﴿فأقم وجهك لِلدينِ حنيفًا فطرة الله التي 

الفضل  أبو  د  محمَّ تحقيق:  والملوك،  الرسل  تاريخ  الطبري  تاريخ  الطبري،  جرير  بن  د  محمَّ جعفر  أبو  	(((
إبراهيم، ط: الثانية، )مصر: دار المعارف، 1967(، ج3، ص 132. 



87 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ولكن أكثر الناس لا يعلمون﴾ 

]الروم: 30[. فإقامته والتحفظ عليه أهم حقوق الإنسانية المشروعة كما قال تعالى: ﴿

شَرَعَ لكُم مِن الدينِ ما وَصّى به نوحًا والذي أوحينا إليك وما وصّينا به إبراهيمَ وَموسى 

وَعيسى أن أقيموا الدينَ ولا تتفرقوا فيه﴾ ]الشورى: 13[. ثمَّ يذكر أنَّ الدفاع عن هذا 

النّاسَ بعضهم  الله  دَفعُ  الحق الفطري المشروع حقّ آخر فطري، قال تعالى: ﴿وَلَولا 

ببعض لهدّمت صوامع وَبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيرا ولينصرن الله 

التوحيد على ساقه  الله لقوي عزيز﴾ ]الحج: 40[، فبيَّن أنَّ قيام دين  من ينصره إن 

وحياة ذكره منوط بالدفاع، ونظيره قوله تعالى: ﴿ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض 

لفسدت الأرض﴾ ]البقرة: 251[. وقال تعالى في ضمن آيات القتال مِن سورة الأنفال: 

﴿ليحقّ الحقَّ ويبطل الباطل ولو كره المجرمون﴾ ]الأنفال: 8[، ثمَّ قال تعالى بعد عدّة 

الذين آمنوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم﴾ ]الأنفال:  أيّها  آيات: ﴿يا 

24[، فسمّى الجهادَ والقتالَ الذي يدعى له المؤمنون محييًا لهم، ومعناه أن القتال سواء 

أكان بعنوان الدفاع عن المسلمين أو عن بيضة الإسلام أو كان قتالً ابتدائيًا كلّ ذلك 

بالحقيقة دفاع عن حق الإنسانية في حياتها ففي الشرك بالله سبحانه هلاك الإنسانية 

القتال وهو دفاع عن حقّها إعادة لحياتها وإحيائها بعد الموت.  وموت الفطرة، وفي 

ومن هناك يستشعر الفطن اللبيب أنه ينبغي أن يكون للِإسلام حكم دفاعي في تطهير 

القتال  هذا  فإنَّ  وتعالى  سبحانه  لله  الإيمان  وإخلاص  الشرك  مطلق  لوث  من  الأرض 

الذى تذكره الآيات المذكورة إنما هو لإماتة الشرك الظاهر من الوثنية، أو لإعلاء كلمة 

معهم  القتال  آية  أن  مع  الجزية،  إعطاء  على  بحملهم  الكتاب  أهل  كلمة  على  الحق 

تتضمن أنهم لا يؤمنون بالله ورسوله ولا يدينون دين الحق فهم وإن كانوا على التوحيد 

لكنهم مشركون بالحقيقة مستبطنون ذلك، والدفاع عن حقّ الإنسانية الفطري يوجب 

فلا ضير  الغلبة  عند  الإكراه  استلزامه  من  ذكروه  ما  وأما  الحق...  الدين  على  حملهم 

فيه بعد توقف إحياء الإنسانية على تحميل الحق المشروع على عدة من الأفراد بعد 

البيان وإقامة الحجة البالغة عليهم، وهذه طريقة دائرة بين الملل والدول فإن المتمرد 

المتخلف عن القوانين المدنية يدعى إلى تبعيتها ثم يحمل عليه بأيّ وسيلة أمكنت ولو 

انجرَّ إلى القتال حتّى يطيع وينقاد طوعًا أو كرهًا. على أنَّ الكره إنما يعيش ويدوم في 

طبقة واحدة من النسل، ثم التعليم والتربية الدينيان يصلحان الطبقات الآتية بإنشائها 

على الدين الفطري وكلمة التوحيد طوعًا«))).

د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، )قم: منشورات إسماعيليان، د.ت(، ج2، ص 69-66. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام88

لمناقشة كلام صاحب )الميزان( نستعرض جملةً من المطالب، وكالآتي:

المطلب الأول: بحسب ما أوضحنا سلفًا لا يوجَد في الإسلام جهاد ابتدائي بمعنى فرض 

الدين بقوّة السلاح، ومِن ثمَّ لسَنا مضطرّين لتِبريره، فلا داعي لأنْ نقبل الإكراه المعارضِ للِعقل 

ولآيات القرآن ونبُرره بعد ذلك.

فإنَّ  جميعًا،  وللإنسانية  إنساني  حقّ  هو  بالتوحيد  القبول  يكون  مثلما  الثاني:  المطلب 

حرية الإنسان أيضًا في قبول التوحيد أو رفضه حقّ إنساني وللإنسانية جميعًا، وإنَّ الإسلام لم 

يسلب الإنسانَ أبدًا هذه الحرية في قبول الدين. وإنَّ الآيات ﴿لا إكِراهَ في الدّين﴾ ]البقرة: 

بيلَ إمّا شاكراً  256[ و﴿فمََنْ شاءَ فليُؤمن وَمَن شاءَ فلَيَكفُر﴾ ]الكهف: 29[ و﴿إناّ هديناهُ السَّ

وإمّا كفورًا﴾ ]الإنسان: 3[ لم تنُسَخ، بل تصدح حتىّ قيام الساعة بأنَّ الإنسانَ حُرٌّ في قبول 

الدين. فليس من العقل والعدل أن يسُلبَ حقّ إنسانيٌّ والمتمثل بحريةّ العقيدة والدين بحجّة 

الحفاظ على حقّ إنساني آخر والمتمثلّ بالتوحيد الفطري.

لا  الشرك  لإماتة  يكون  والجهاد  الحرب  مِن  قسمًا  أنَّ  حول  قولهَ  إنَّ  الثالث:  المطلب 

يطابق الواقع. ذلك أنَّ الجهاد الإسلامي يمثلّ ردّةَ فعل طبيعية في مواجهة الظلم واعتداء 

العدوّ. ﴿أذُِنَ للَِّذين يقُاتلَونَ بأنَّهم ظلُِموا﴾ ]الحج: 39[ فإذا كانت الحرب الابتدائية الرامية 

إلى إماتة الشرك واجبة لما أبَرمََ رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في الحُديبية معاهدة 

لما  مكّة،  فتح  بعد  وكذلك  الإسلام.  عليهم  ليفرض  ليحاربهم  كان  بل  المشركين،  مع  صلح 

التالي في موسم الحج  العام  كان يترك المشركين أحرارًا ليبقوا على شركهم وليحضروا في 

عنهم  الدفاع  ليتولىّ  للِدفاع  ثنائية  معاهدة  خزاعة  مشركي  مع  أبرم  ولما  طريقتهم،  على 

في مواجهة هجوم أعدائهم. بل كان يفُترضَ به بدلً عن إبراهم المعاهدات معهم أن يبدأ 

معهم الحرب ليِقمعهم من أجل فرض الإسلام. فضلً عن كلّ ذلك إنَّ الشرك بوصفه عقيدة 

قلبيّة لا يزول بالحرب وبقوّة السلاح، لأنَّ السلاحَ يؤثرّ على جسد الإنسان فقط وليس على 

قلبه، وإنَّ الشركَ قابع في قلبه.

المطلب الرابع: وبالنسبة لقِوله حول أنَّ القسم الآخر من الجهاد هو محاربة أهل الكتاب 

لإعلاء كلمة الحق على كلمة أهل الكتاب ولجعلهم مضطرّين لدفع الجزية، فإنهّ يشُير بذلك 

إلى الآية 29 من سورة التوبة: ﴿قاَتلِوُا الَّذِينَ لَ يؤُْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَ بِاليَْوْمِ الْخِرِ وَلَ يحَُرِّمُونَ مَا 

حَرَّمَ اللَّهُ وَرسَُولهُُ وَلَ يدَِينُونَ دِينَ الحَْقِّ مِنَ الَّذِينَ أوُتوُا الكِْتاَبَ حَتَّىٰ يعُْطوُا الجِْزْيةََ عَن يدٍَ وَهُمْ 

صَاغِرُونَ﴾. تندرج هذه الآية ضمن آيات الجهاد المطلقة، وعلى وفق القاعدة المعتمدة يجب 

حملها على آيات الجهاد المقيَّدة المتقدّم ذكرها، والتي تشترط جواز الحرب باعتدائهم، ومن 



89 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

ر هذه الآية بالنحو الآتي: »قاتلوا تلك الفئة من أهل الكتاب الذين يبتدئون القتال؛  ثمَّ تفسَّ

وينتهي القتال مع إخضاعهم ودفعهم الجزية«. إذن هذه الآية لا تقول »عليكم محاربة أهل 

الكتاب ابتداءً لإعلاء كلمة الحقّ على كلمتهم ليضطرّوا إلى دفع الجزية«، ولا تنطوي على الرأي 

الذي ذهب إليه صاحب )الميزان(.

المطلب الخامس: إنَّ مقارنته بين فرض الدين بقوّة السلاح وفرض القوانين المدنية على 

المتمردين تمثلّ قياسًا مع الفارق، لأنَّ القوانين المدنية لا تفُرضَ إلا على مَن أقرّوا بالنظام 

الذي يتضمن تلك القوانين، إذ يعُاقبَون في حال تمردّهم؛ وبعبارةٍ أخرى هم من قبلوا بهذا 

الفرض والإجبار. في حين أن الأمر في محاربة الكفّار ابتداءً ليس بهذا النحو، لأنَّ الكفّار لم 

يقبلوا بالدين بعد، ومن ثمَّ لا يمكن القول أن الحرب الابتدائية تفُرضَ عليهم طبقًا لالتزامهم. 

عَمليّة  مجردّ  هو  بل  بالعقيدة،  يعنى  لا  القهرية  بالقوّة  القوانين  إجراء  إن  ذلك  عن  فضلً 

تنفيذية، وعلى وفق التزام الأفراد الذين قبلوا بالنظام المشتمل على تلك القوانين ورغم ذلك 

ارتكبوا مخالفة.

وموت  الإنسانية  سبحانه هلاك  بالله  الشرك  »في  بأنَّ  لقوله  بالنسبة  السادس:  المطلب 

أم  فقط؟  المشركين  ذوات  في  الفطرة  وموت  الإنساني  الجانب  يقصد هلاك  هل  الفطرة«، 

يقصد هلاك الإنسانية وموت الفطرة بنحوٍ عام؟ من الواضح أن شرك بعض الأفراد لا يؤدّي إلى 

هلاك مطلق الإنسانية ولا إلى موت فطرة الإنسان عمومًا، ولذا لا يمكن القول بأنَّ شرك بعض 

الأفراد يمثلّ اعتداءً وتطاولً على حقّ الإنسانية مطلقًا. بل إنّ شرك كلّ فرد فيه جانب فردي 

وشخصي، ولا يؤدّي إلا إلى تعاسة المشرك نفسه فقط، ولن يتسبب مطلقًا بهلاك الإنسانية؛ 

ومن ثمَّ لا يمكن أن نقول إن شرك بضعة أشخاص في مكّة قد أمات الإنسانيةَ عمومًا في أرجاء 

العالمَ ويجب إحياؤها بوساطة محاربة المشركين ابتداءً.

وموت  الإنسانية  هلاك  يوجب  الشرك  مطلق  كون  حول  )الميزان(  صاحب  قاله  ما  إذن 

الفطرة لا يطابق الواقع. فالشرك لا يؤدي إلى هلاك الإنسانية إلا في شخص المشرك فقط، لأنهّ 

كان حُرًّا في الاختيار بين الحقّ والباطل، وهو من اختار الباطلَ بِنفسِه.

»الجهاد  وباسم  الإسلام  فرض  إلى  الرامية  الابتدائية  الحرب  كانت  إذا  السابع:  المطلب 

اللهُ  الله صلَّى  فإنَّ رسول  والآخرون(  الميزان  ذكر صاحب  ما  )أي بحسب  واجبةً  الأصلي« 

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ نفسه -وقبل أيّ أحد- كان ليفعل ذلك؛ وإنَّ أفضل فرصة أتيحَت له لفِعل 

صلَّى  ولكنّه  فيها.  المهيمنة  السلطة  وأضحى  منتصراً  دخلها  إذ  مكّة،  فتح  عند  كانت  ذلك 

أن  أعلن  بل  والسيف،  الإسلام  بين  أحدًا  يخيّر  لم  مكّة  فتح  يوم  في  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ 



الجهاد في الإسلام90

المَْسْجِدَ  دَخَلَ  وَمَنْ  آمِنٌ،  فهَُوَ  باَبهَُ  عَليَْهِ  أغَْلقََ  وَمَنْ  آمِنٌ،  فهَُوَ  سُفْياَنَ  أبَِي  دَارَ  دَخَلَ  »مَنْ 

فهَُوَ آمِنٌ«))).

ومن الواضح أنَّ هذا الأمان كان لحفظ الكفّار، لأنَّ المسلمين أو مَن أصبحوا مسلمين ما 

كانوا بحاجةٍ للِأمان. وقد قال النَّبيُّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ لهؤلاء الكفّار: »اذهَبوا 

ليُقال لهم: »اذهَبوا فأنتم  المسلمين كانوا أحرارًا وما كانت ثمّة حاجة  الطلُقاء«. لأنَّ  فأنتمُ 

الطلقاء«. وبحسب ما هو معلوم ترَكََ النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ الكفّارَ على كفرهم، ولم 

يفرض عليهم الإسلام بقوّة السلاح وباسم الجهاد.

ردّ الفقهاء

م أنَّ الفقهاءَ منذ عصر الإمام الشافعي تجاهلوا آيات الجهاد المقيَّدة التي  اتضح فيما تقدَّ

اشترطت محاربة الكفّار عند شروعهم بالحرب، وراحوا يعدّون »الجهاد الأصليّ« هو الحرب 

الابتدائية ضدّ الكفّار ومن أجل فرض الإسلام على جبهة الكفر. والآن لكي تتضح ماهية هذا 

التفكير وأعراضه السلبيّة نرسم مشهدًا وبالنحو الآتي:

نفترض أنَّ القوّات العسكرية التابعة لجبهة الإسلام تروم اتبّاع فتوى الفقهاء، وقد تجهزت 

التعايش  وينشدون  للِسّلام  وداعون  مسالمون  كفّارٌ  يسكنه  بلدٍ  على  عسكرية  حملةً  لتشنّ 

السِلمي مع المسلمين. ولكنّهم )أي الكفّار( قد جهزوا قوّةً عسكرية للِدفاع وللِحالات الطارئة، 

والآن باتت القوّتان )المسلمون والكفّار( في حالة تأهب ومواجهة. وقبل أن يحدث أيّ شيء 

لقِبول الإسلام، وإن  لهم: »نحن ندعوكم  الكافرين ويقول  قوّات الإسلام بمخاطبة  قائدُ  يقوم 

قرآنكم، وفي  »لقد ورد في  الكفّار:  باسم  المتحدّث  عليه  يردّ  ثمَّ  بمحاربتكم«.  نبدأ  رفضتم 

الآية 125 من سورة النحل: ﴿ادعُْ إلِىَٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِالحِْكْمَةِ وَالمَْوْعِظةَِ الحَْسَنَةِ وَجَادِلهُْم بِالَّتِي 

والاستدلال  والمناقشة  الحسنة  والموعظة  بالحكمة  الدعوة  عن  بدلً  ولكنّكم  أحَْسَنُ﴾،  هِيَ 

بالتّي هي أحسن تهددوننا بقوّة عسكرية! أيُّ دعوة هذه حتىّ تنُجَز بقوّة السلاح؟ فالتهديد 

العسكري لا يليّن الطرف المقابل ولا يهيّئه لقِبول الدعوة، بل يترك أثراً سلبيًا ويدفع به إلى 

ه  العناد. لا تزعموا أنَّ فعلكم هذا دعوة، لأنَّ هذا العمل بمثابة بلاغ وإنذار عسكري، وموجَّ

لأنُاس مسالمين لا يريدون لكم سوءًا، ويرومون التعايش معكم بِمحبّة وسلام. نحن ندعو إلى 

الصلح والتعايش السلمي معكم ونمقت الحربَ وسفك الدماء«. ثمّ يرد عليه المتحدّث باسم 

العربي،  التراث  إحياء  دار  )بيروت:  علي شيري،  تحقيق:  والنهاية،  البداية  الدمشقي،  كثير  بن  إسماعيل  	(((
1998(، ج4، ص 332.



91 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

بشنّ  البدء  علينا  يجب  فقهائنا  فتاوى  وفق  وعلى  والنزال،  الحرب  رجال  »نحن  المسلمين: 

حملة عسكرية على الكفّار، وهذا هو الجهاد الأصلي في الإسلام«. ثمّ يأتيه الجواب: »وَردََ في 

لمِْ فاَجْنَحْ لهََا﴾، إنَّ قرآنكم يدعو إلى  قرآنكم، وفي الآية 61 من سورة الأنفال: ﴿إنِ جَنَحُوا للِسَّ

السِلم، وأنتم تدعون إلى الحرب! نحن نريد العيش معكم بسلام، فلماذا تعملون على خلاف 

كتابكم الديني وتريدون أن تبدأوا الحربَ مع أناسٍ مسالمين؟« ثمَّ يردّ ]المسلم[: »إنَّ قلوبنَا 

دٌ رسولُ  ملأى ببغضكم، والمؤمن هو مَن يعامل الكفّارَ بشدّةٍ وعنف، فالقرآن يقول: ﴿محمَّ

الله والذين مَعَهُ أشدّاء على الكفّار﴾«. ثمَّ يأتي الجواب عن ذلك: »إنَّ هذه الشدّة والغلظة 

قرآنكم،  في  ورد  فقد  المسالمين.  الكفّار  حقّ  في  وليس  المعتدين،  الكفّار  حقّ  في  تكون 

ينِ وَلمَْ  وفي الآية الثامنة من سورة الممتحنة: ﴿لَّ ينَْهَاكُمُ اللَّهُ عَنِ الَّذِينَ لمَْ يقَُاتلِوُكُمْ فِي الدِّ

ن دِياَركُِمْ أنَ تبََرُّوهُمْ وَتقُْسِطوُا إلِيَْهِمْ﴾، فهذا حثّ وتشجيع ضمني لكم لتحُسِنوا  يخُْرجُِوكُم مِّ

العسكري  هجومكم  في  هل  ونسُائلكم  مسالمون.  فنحن  والعدل،  بالقسط  ولتعاملونا  إلينا 

علينا ابتداءً –نحن الذين لا نريد لكم سوءًا- وهل في سفككم دماءَنا وتيتم أطفالنا إحسان 

وعدل؟« ثمَّ يجيب المسلمُ قائلً: »لقد أفتى الفقهاء أن الجهاد الأصلي في الإسلام هو محاربة 

الله؛ وعلينا أن  الدين عليهم، وفي ذلك أجر عظيم عند  ابتداءً وذلك من أجل فرض  الكفّار 

نفرض عليكم الإسلامَ بالحرب الابتدائية«. ثمَّ يأتيه الجواب: »ورد في قرآنكم، وفي الآية 256 

من سورة البقرة أنهّ ﴿لا إكراه في الدين﴾، إذن كيف تريدون العمل على خلاف ما أمر به 

ثنا  قرآنكم وتنوون فرض الإسلام علينا كُرهًا وبقوّة السلاح؟« يجيب المسلمُ عن ذلك: »لا تحدّّ

القرآن،  يفهمون  الذين  الفقهاء  بفتوى  بالعمل  مكلَّفون  ونحن  نفهمها،  لا  لأننا  القرآن،  بلغة 

به  أمرنا  ما  فهذا  عنوةً،  للِإسلام  ليخضعوا  الأصلي  الجهاد  وبعنوان  ابتداءً  الكفّار  نحارب  وأن 

فقهاؤنا«. ثم يردّ الكافر المسالم قائلً: »إنكّم تستندون إلى فتوى فقهائكم فقط، هل ما أفتى 

به الفقهاء يعكس تمامًا المقصد الحقيقي الذي أراده القرآن؟ الآيات التي ذكرتها لكم تدعو إلى 

سبيل الله بالموعظة الحسنة ومن باب السِلم والتعايش والإحسان والتعامل العادل مع الكفّار 

المسالمين، وتؤكّد عدم الإكراه في الدين. في حين أن الفتوى التي أصدرها الفقهاء تأتي على 

عكس هذه الآيات القرآنية تمامًا! ألم يخطئ الفقهاء في استنباط هذه الفتوى من القرآن؟« 

عند ذلك يجيب الآخر: »نحن نتعبَّد بفتوى الفقهاء، ولا نحتمل تخطئة آرائهم وفتاواهم، وما 

من سبيل أمامنا سوى أن نبدأكم بالحرب«. وبعد أن يصرّحُ القائد الإسلامي بذلك يأمر بشنّ 

الهجوم ليُفرضَ الإسلام بقوّة السلاح على الكفّار ولينال أجر الجهاد!

هذا  يواجهون  كيف  الأصلي  الجهاد  هو  ابتداءً  الكفّار  محاربةَ  يعدّون  الذين  الفقهاء  إنَّ 

المنطق المحكَم والمستدلّ الذي يستند إلى صريح الآيات القرآنية ونقُِلَ عن لسان المتحدّث 



الجهاد في الإسلام92

الافتراضي باسْم الكفّار المسالمين؟ ويا ترى ما جوابهم عن هذه الأسئلة وما موقفهم سوى 

العدول عن هذه الفتوى وعدم تكرار الرأي القائل بأنَّ الجهاد الأصلي في الإسلام هو محاربة 

ألا يفترض بهم ذلك لكي لا يشوهوا صورة الإسلام في  الدين؟  ابتداءً مِن أجل فرض  الكفّار 

العالمَ، ولكي لا يلحقوا ضربةً موجعة لمكانة الإسلام العالمَية؟ وإن كان هذا ما فعلوه حتىّ 

الآن وللأسف الشديد.

الحروب  وإلى  الفقهية  النصوص  في  المذكورة  الفتوى  هذه  إلى  الغربيوّن  استند  لقد 

التعسفية التي شنّها خلفاء الجَور باسم الإسلام ليصنعوا بذلك أداةً إعلاميّة مؤثرّة ضدّ الإسلام، 

وراحوا يوظفّون هذه الأداة متى ما وجدوا الفرصةَ مواتيةً ويقولون: لقد أجاز الإسلام الحرب 

الابتدائية ضدّ المسالمين أيضًا، وقد نفُّذ ذلك عَمَلياً! وبين هؤلاء وهؤلاء نجد الإسلامَ معرَّضًا 

للِظلم والإجحاف، إذ بات يئنّ مظلومًا بين حجرتيَ الرحى لفتوى الفقهاء والحروب المتوحشة 

بأنهّ  اتُّهِمَ  بقوّة منطقه واستدلاله  القلوبَ  الذي فتح  الظالمون. فالإسلام  الخلفاء  التي قادها 

متعطشّ لدِماء البشر، وأنهّ فرُضَِ على النّاس بقوّة السلاح! فيا سبحان الله!

الجهاد المشروط بأمر الإمام المعصوم

مَ مِن كلام حول الجهاد مَعروضٌ في كلا الفقهَين السنيّ والشيعيّ. أمّا الآن سنتناول  ما تقَدَّ

مبحثاً في الجهاد قد انفرد به الفقهُ الشيعيّ، وهو أنَّ الفقهاءَ الشيعة قد جعلوا الجهادَ مشروطاً 

بأمر الإمام المعصوم مبسوط اليد، وإذا كان الإمام المعصوم غائبًا فلا شرعية للِجهاد. وقد زعََمَ 

صاحبُ )الجواهر( أنَّ فتاوى الفقهاء في هذا الموضوع واضحة، وإنَّ شرعيةَ الجهاد مشروطة بأمر 

الإمام مبسوط اليد))). وما يقصدونه من »مبسوط اليد« هو أنْ يكون الإمام المعصوم حاكمًا على 

أرض الواقع وماسكًا بزمام الأمور، وأن يدير شؤون المجتمع، مثل عصر الإمام علي ع.

وعلى حدّ علمنا لا يختلف الفقهاءُ الشيعة حول كون شرعية الجهاد مشروطة بأمر الإمام 

م فإنَّ الفقهاء الشيعة يعدّون »الجهاد الأصلي« هو  المعصوم مبسوط اليد، وبحسب ما تقدَّ

المعصوم  الإمام  من  الأمر  صدور  الجهاد  هذا  لشِرعية  اشترطوا  وقد  ابتداءً،  الكفّار  محاربة 

مبسوط اليد. ولكنّهم في الحرب الدفاعية وفي التصدّي لهجوم العدو لا يشترطون صدور الأمر 

من لدن الإمام المعصوم، لأنَّ الدفاع ضرورة لا بدَّ منها، ويجب القيام به حتمًا لدِفع شرّ العدو. 

ومعنى أن يكون الجهاد الأصلي مشروطاً بأمر الإمام المعصوم مبسوط اليد هو أنْ يتولَّى قيادة 

الحرب، وبنحوٍ تكون القيادة في يده، أو يحيل أمرهَا إلى الآخرين.

د حسن النجفي الأصفهاني، جواهر الكلام، المصدر السابق، ج 21، ص 13 و14. ينُظر: محمَّ 	(((



93 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

منشأ هذه الفكرة

الجهادَ  أنَّ  لام  السَّ عليهِما  والرضا  الصادق  الإمامَين  المنقولة عن  الروايات  بعض  وَردََ في 

يجب أن يكون بأمر إمامٍ عادل، حيث قيل: »الجهادُ واجبٌ مع إمامٍ عادل«)))، وثمّة روايات 

أخرى أيضًا وردت بهذا المضمون. ولكن يجب أن نعلم أنَّ هذه الروايات المنقولة عن أئمة 

لام قد صدرت في بيئةٍ كان الجهادُ يعَُدّ واجباً بقيادة أيّ حاكم ظالم،  أهل البيت عليهِم السَّ

وهذا المعنى كان مَحطّ تأييد الجهاز الحكوميّ آنذاك، وكان يرُوَّج بهذه الطريقة. ومن الواضح 

أنَّ الحاكم الظالم يعمل بحسب هواه، وإنَّ مسألة الحرب، التي مِن لوازمها سفك دم الإنسان، 

إذا كانت بقيادة الظالم ستهُدَر فيها دماءٌ وتزُهَق أرواح بغير وجه حق، ولم يراع فيها التقوى، 

ولم تجرِ الأمور على وفق مبدأ العدالة. بيد أنَّ الأجهزةَ الحكومية آنذاك كانت تنسب حديثاً 

إلى رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وتؤكّد أنَّ الجهادَ واجبٌ وَبأمرِ أيّ حاكم ظالم وجائر. 

لقد رُويَ هذا الحديثُ عن أبي هريرة الذي تضُربَ به الأمثال في قول الكذب! جاء في نصّ 

هذا الحديث أنَّ »الجهادَ واجبٌ عليكم مع كلّ أمير، برًّا كان أو فاجرًا...«))) 

في مثل هذا الظرف الذي كان خلفاء الجور يشنّون فيه حروباً ابتدائية ضدّ المسالمين 

ويدعون النّاسَ إلى المشاركة في هذه الحروب وباسْم الجهاد الإسلاميّ ويسفكون دماءَ النّاس 

لام يسعون إلى إيقاظ النّاس، فلذا بيّنوا لهم  بغير وجه حقّ، كان أئمةُ أهل البيت عليهِم السَّ

»أنَّ الجهادَ يجب أن يكون بقيادة إمام عادل، أيْ يجب أن يكون الحاكمُ عادلً ليِعرف النّاسُ 

العادل في هذه  الإمام  إذن  تعسّفية وجائرة«.  يتطوّعوا في حربٍ  وَلكَِي لا  الشَرعيّ،  الحكمَ 

الروايات يقف في مقابل الإمام الفاسق والظالم، ومصداقه في ذلك الزمان هم خلفاء الجور.

إنَّ مفردة »الإمام العادل« في عُرفِْ الروايات تأتي في مقابل الإمام الجائر والظالم، وليس 

لام في معرض نصيحةٍ أبداها للِخليفة  في مقابل الإمام غير المعصوم. يقول الإمام علي عليهِ السَّ

الثالث عثمان بن عفّان:

»فَاعْلَمْ أنََّ أفَْضَلَ عِبَادِ اللَّهِ عِنْدَ اللَّهِ إِمَامٌ عَادِلٌ هُدِيَ وَهَدَى فَأقََامَ سُنَّةً مَعْلوُمَةً وَأمََاتَ 

نَنَ لَنَيِّرةٌَ لَهَا أعَْلَمٌ، وَإنَِّ البِْدَعَ لَظاَهِرةٌَ لَهَا أعَْلَمٌ، وَإنَِّ شَرَّ النَّاسِ  بِدْعَةً مَجْهُولَةً. وَإنَِّ السُّ

عِنْدَ اللَّهِ إِمَامٌ جَائِرٌ ضَلَّ وَضُلَّ بِهِ فَأمََاتَ سُنَّةً مَأخُْوذَةً وَأحَْيَا بِدْعَةً مَتْرُوكَةً«))).

د بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة، المصدر السابق، ج11، ص 35، الحديث 9 و10. محمَّ 	(((
أبو داود، سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير الأزدي السجستاني، سنن أبي داود مع شرحه عون  	(((

المعبود، )الهند: المطبعة الأنصارية بدهلي، 1323هـ(، ج2، ص 25، الحديث 2533.
د الرضي بن الحسن الموسوي )السيد الرضي(، نهج البلاغة، تحقيق: صبحي صالح، )بيروت:  أبو الحسن محمَّ 	(((

دار الكتاب اللبناني، د.ت(، ص 234، الخطبة 164.



الجهاد في الإسلام94

لام أنَّ الحديث جرى عن الإمام العادل في  نشاهد في هذه الخطبة للإمام علي عليهِ السَّ

مقابل الإمام الجائر، وليس الإمام المعصوم في مقابل الإمام غير المعصوم. إذن حين ندرك 

العادل فيها هو  الروايات يجب ألا نتصوّر أن المقصود من الإمام  حيثيات صدور مثل هذه 

الإمام المعصوم.

»الإمام  على  الرواية  هذه  في  العادل«  »الإمام  مفردةَ  طبّقوا  الشيعة  الفقهاء  أنَّ  بيد 

المعصوم«. يعود منشأ هذا التطبيق إلى عقيدة الشيعة في الإمامة، إذ يعتقدون أنَّ الإمام 

يجب أن يكون معصومًا، أي يجب ألا يخطأ. وهذا ما تناولته الكتب الكلامية، حيث استعرض 

»العلماءُ الشيعة« ضمن مفردات علم الكلام مباحث معروفة حول لزوم عصمة الإمام؛ وإنَّ 

»الفقهاء الشيعة« خاضوا في موضوعة الجهاد بهذه الذهنية التي بلورتها المباحثُ الكلامية 

العادل المذكور في روايات الجهاد والإمام المعصوم  حول عصمة الإمام وطابقوا بين الإمام 

المذكور في علم الكلام. ولذلك أفتوا بأنَّ الجهاد يجب أن يكون بأمر من الإمام المعصوم، وبات 

هذا الأمر في منظور العلماء الشيعة من المسلمّات، بحيث نجد المرحوم الفيض الكاشانيّ 

الغَيبة  )1007-1091هـ( يقول في كتابه )الشافي(: »ولمّا كان الجهادُ الحقّ ساقطاً في زمن 

طوينا ذكر آدابه وشرائطه«))). ويقصد بذلك أنَّه لما كان عصر الغَيبة يخلو من إمام معصوم 

ماسك بزمام الأمور، ولأنَّ الجهاد يجب أن يكون بأمرٍ من الإمام المعصوم فسيكون الجهاد طبعًا 

في زمن الغيبة معطلًّ، ومن ثمَّ من العبث ذكر آدابه وشرائطه، ولذلك لا نقف عنده. فضلً 

عن ذلك أنَّ مقصوده من الجهاد هو الحرب الابتدائية التي تشُنّ –بحسب رأي الفقهاء- لفرض 

الإسلام على الكفّار. أمّا الجهاد الدفاعي الذي يرُاد به التصدّي لهجوم العدوّ فإنهّ ضرورة حياتية 

ولا يعُطَّل مطلقًا.

اللَبس في المطابقة بين الإمام العادل والإمام المعصوم

لا تصحّ هذه المطابقة، لأنَّ ما يلزم في الجهاد هي العدالة في قيادة الحرب التي يجب 

عليها إدارة الجهاد وفي كلّ مراحله بناءً على العدل والإنصاف، سواء أكان العدل والإنصاف 

وإدارته  الجهاد  قيادة  تكون  ألا  ويجب  العدوّ؛  لقوّات  بالنسبة  أو  الصديقة  للقوّات  بالنسبة 

كالحكّام الظالمين الذين لا يراعون العدل والإنصاف. والروايات التي تشترط توفر العدالة في 

قيادة الحرب تقصد هذا المعنى، ولا تقصد توفرّ العصمة في قيادة الحرب. لأنَّ هذه الروايات 

صدرت في مواجهة السلوكيات غير العادلة التي كانت تمارسها الحكومات في الحروب آنذاك. 

د محسن الفيض الكاشاني، الشافي في العقائد والأخلاق والأحكام، تحقيق: مهدي الأنصاري القمي،  محمَّ 	(((
)طهران: دار اللوح المحفوظ، 1425هـ(، ج2، ص 1229.



95 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

أمّا إذا كان ثمّة زعم بالإجماع أو عدم الخلاف في هذه المسألة))) فإنَّ هذا الإجماع المزعوم 

لا يمثلّ دليلً مستقلً، لأنَّه يستند إلى الروايات نفسها التي تجعل شرعيّة الجهاد مشروطاً بأمر 

الإمام العادل، إذ ذهب الفقهاء إلى أنَّ الإمام العادل هو الإمام المعصوم. ولكن اتضح آنفًا أنَّ 

هذا القول غير صحيح، ولا يجب تطبيق الإمام العادل على الإمام المعصوم.

يذكرها  التي  والبحوث  النقاشات  لهذه  بالنسبة  مؤدّاه:  الصدد  يعُرضَ في هذا  ثمّة سؤال 

لام حول الجهاد الأصلي، والذي يشترطونه بأمر الإمام  الفقهاءُ في عصور بعد الأئمة عليهِم السَّ

المعصوم المبسوط اليد، هل تستند إلى افتراض محال؟ إذ يفُترضَ أنَّ الإمام المعصوم المبسوط 

النّاس  على  ويجب  الأصلي  الجهاد  يتوجَّب  ذلك  فعند  الغَيبة،  عصر  في  حاضراً  كان  إذا  اليد 

المشاركة فيه؟ هل البحث القائم على افتراض محال الذي لا جدوى عَمَليّة منه سوى تضييع 

العمر يتناسب وشأن الفقه الاستدلالي؟! ومن الغريب أنهّ لا يوجد أي أحد من الفقهاء الشيعة 

السيدّ  سوى  اليد،  مبسوط  المعصوم  الإمام  بأمر  مشروط  الأصلي  الجهاد  كون  في  قد شكك 

الخميني، إذ قال: »في هذه المسألة بحثٌ وتأمّل«، وقد عرض هذا الموضوع في كتاب )البَيع(، 

وفي معرض حديثه عن ولاية الفقيه))). ومراده مِن »البحث والتأمل« هو أنهّ مِن المحتمل أن 

المعصوم  بالإمام  ا  الجهادَ الأصلي- مختصًّ ابتداءً –والذي يمثلّ  الكفّار  الأمرُ بمحاربة  لا يكون 

المبسوط اليد، بل يحقّ للِوليّ الفقيه المبسوط اليد أيضًا أن يأمر بمحاربة الكفّار ابتداءً.

الردّ على ما قيل في إذاعة صوت أمريكا

يوم  صباح  في  أمريكا  صوت  إذاعة  عبر  بثهّ  تمَّ  مطلباً  أورد  أن  هنا  المناسب  مِن  أرى 

الخميس المصادف 9 أيلول/ سبتمبر 1982 ضمن برنامج »شُما وما« الذي يعُنى بالإجابة عن 

أسئلة المستمعين. بثََّتْ هذه الإذاعةُ عبر هذا البرنامج نصَّ رسالةٍ تضمّنت ثمانية عشر سؤالً، 

وكان السؤال الثامن عشر بهذا المضمون:

الإمام  بِمعيّة  يكون  أن  يجب  الشيعة،  العلماءُ  عليه  أجمع  ما  وبحسب  الجهاد،  »إنَّ 

المعصوم وفي رَكبِه. إذن لماذا أفتى الإمامُ الخمينيّ بالجهاد وعلى خلاف ما أجمَعَ عليه 

العُلماءُ الشيعة، وقال: »علينا محاربة إسرائيل؟« فهل محاربة إسرائيل جهادٌ أم دفاع؟ 

إذا كان جهادًا فلا يجوز مِن دون وجود الإمام المعصوم«.

الجواب عن هذا السؤال: في ضوء رأي السيّد الخميني -في كتاب )البيع(- فإنَّ له في هذا 

د حسن النجفي الأصفهاني، جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، المصدر السابق، ج21، ص  ينُظر: محمَّ 	(((
.13

روح الله الخميني، كتاب البيع، )قم: مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان، د.ت(، ج2، ص 496. 	(((



الجهاد في الإسلام96

الموضوع بحثاً وتأمّلً، فهو لا ينفي احتمال صحّة المعنى الذي يفيد أنَّ الوليَّ الفقيه المبسوط 

اليد أيضًا يمتلك مثل هذا الحقّ، أو له هذه المهمّة. وفي واقع الأمر يرفض الإجماع المزعوم 

على أنَّ هذا الحقّ أو هذه المهمّة مختصّة بالإمام المعصوم، أو أنهّ لا يعدّه رأياً معتبراً.

ع في الإسلام تحت عنوان  أمّا الجواب من وجهة نظري فهو أن محاربة الكفّار ابتداءً لم تشُرَّ

الجهاد، بل إنَّ ما شُرّع وأوجِب هو الدفاع والتصدّي لاعتداء العدوّ، وإنهّ حقُّ طبيعيُّ وَالعالمَ 

يقَرّ به، ولا يشُترطَُ فيه أمر الإمام المعصوم المبسوط اليد. ولكن مِن اللازم أن تكون قيادة 

الحرب الدفاعيّة بيد قائد عادل وَمُتقٍّ لتِنُجَز الأمورُ كُلهّا بحسب العدل والإنصاف.

بالاستناد إلى هذا المبدأ ينتفي موضوع هذه المسألة ولم تعد ثمّة حاجة للِبحث عن كون 

محاربة الكفّارِ ابتداءً مختصٌّ بالإمام المعصوم، أم للِوليّ الفقيه أيضًا مثل هذا الحق؟

الغارات المباغتة على الكفّار ابتداءً

الجهاد  بـ»أنَّ  القائل  رأيهم  المذاهب الإسلامية )شيعةً وسنة( في سياق عرض  إنَّ فقهاءَ 

الأصلي هو محاربة الكفّار ابتداءً« يعرضون مسألتيَن بالاستناد إلى سيرة النَّبيّ الأكرم صلَّى اللهُ 

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. المسألة الأولى هي جواز شنّ الغارة المباغتة على الكفّار ابتداءً، لأنَّ النَّبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ فعََلَ ذلك في معركة بني المصطلقِ. أمّا المسألة الأخرى فهي أنَّ 

الكفّارَ إذا كانوا قد بلُغّوا بالدعوةِ إلى الإسلام فلا حاجة لدِعوتهم إلى الإسلام قبل شنّ الهجوم، 

وذلك لأنَّ النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في معركة بني المصطلق –وبحسب زعمهم- لم 

يدعُ الكفّارَ إلى الإسلام.

الله بن عمر،  مَرويّ عن عبد  إلى حديث  بالاستناد  المسألتين  بهاتيَن  الفقهاءُ  أفتى  وقد 

والحديث كالآتي:

عاءِ  »عبد الله بن عونٍ-رحمه الله- قال: كَتَبْتُ إلى ناَفِعٍ مولى ابن عمر أسأله عن الدُّ

: إنمّا كان ذلك في أوّل الإسلام، وقد أغارَ رسولُ الله صلَّى اللهُ  قبلَ القتالِ؟ فكَتَبَ إلَيَّ

ونَ، وأنعامُهُم تسُْقَى على الماء، فَقَتلَ  عليهِ وآلهِ وسلَّمَ على بني المصْطَلِقِ وهُمْ غَارُّ

مُقَاتِلَتَهمْ، وسَبَى ذَرَاريَّهُمْ، وأصاب يومَئِذٍ جُوَيْرِية بنت الحارث ]سيّد بني المصطلق[. 

وأبو  وَمُسلمِ،   ، البُخاريُّ أخرجه  الجيش.  ذلك  في  وكان  عمر،  بن  اللهِ  عبدُ  به  ثني  حدَّ

داود«))).

نعرض فيما يلي فتوى بعض الفقهاء السنة والشيعة التي استندت إلى هذا الحديث.

ابن الأثير، جامع الأصول في أحاديث الرسول، المصدر السابق، ج2، ص593. 	(((



97 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

فتوى ابن الهمام الحنفي

يقول ابن الهمام الحنفي )ت 881ه( في كتابه )فتح القدير( حول الكفّار المدعوين للإسلام:

الحرب  قبل  ثانية  مرةًّ  ]دعوتهم  تجَِبُ  فلَ  الإسلام[  إلى  ]الدعوة  بَلَغَتْهُمْ  كَانتَْ  »إذَِا 

حِيحَيْنِ عَنْ ابْنِ عَوْفٍ«))). ثم  ا عَدَمُ الْوُجُوبِ فَلِمَا فِي الصَّ . أمََّ الابتدائية[، وَلَكِنْ يُسْتَحَبُّ

يورد الحديث الذي تقدّم ذكره.

ما يريد قوله ابن الهمام هو أنَّ حملة رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ العسكرية على 

بني المصطلق ومِن دون أن يدعوهم إلى الإسلام تمثلّ دليلً يمكن الاستناد إليه في الاستغناء 

عن الدعوة إلى الإسلام عند شنّ حملة عسكرية ابتدائية على كفّارٍ يعلمون مسبقًا بالدعوة 

الإسلاميّة.

فتوى الشيخ الطوسي

يقول الشيخ الطوسي في معرض إثباته الرأيَ القال بأنَّ قائد المسلمين في حربه الابتدائية 

ضد الكفّار يحقّ له مباغتة المسلمين وشنّ غارة عليهم:

»وله أنْ يغير عليهم وهم غارّون فيضع السيفَ فيهم، فإنَّ النبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

وسلَّمَ أغارَ عَلى بنَي المصطلق«))).

ولكي يثُبت أنَّ الدعوةَ إلى الإسلام إذا كانت قد بلَغََتْ الكفّارَ فلن تكون عند ذلك حاجة 

لدِعوتهم إلى الإسلام قبل البدء بشنّ الحملة، يقول:

»لِلإمامِ أنْ يَبعثَ الجندَ إلى هؤلاء ]الكفّار العالمِين مسبقًا بدعوةِ الإسلام[ مِن غيرِ أنْ 

يراسلهم وَيدعوهُم، لأنَّ ما بلغَهُم قد أجزأ، وَلَهُ أنْ يسبيهم وَيقتلَهُم غارين كما أغارَ 

النَّبيُّ )صَلّى اللهُ عَليه وَآله( عَلى بَني المصطلِق وَقَتَلَهُم غارين«))).

فتوى العَلّمة الحلّي

العالمِين مسبقًا بدعوة  الكفّار  الحليّ في معرض حديثه عن جواز مباغتة  العَلّمة  يقول 

الإسلام وشنّ غارة عسكرية عليهم من دون دعوتهم:

غير  مِن  ابتداءً  قتالهم  فيجوز  بالإسِلام  يقرّ  وَلم  البِعثةَ  وَعَرفََ  الدّعوة  بلغته  مَن  »أمّا 

الله عليه وآله(، وعلموا  النَّبيّ )صلّى  بلغتهم دعوة  دعاء، لأنهّ معلوم عندهم، حيث 

فهؤلاء  آمنه،  منه  قبل  وَمَن  قاتله  مِنه  يقبل  لم  مَن  وَأنَّ  الإيمان.  إلى  يدَعوهم  أنهّ 

)))	 ابن الهمام الحنفي، فتح القدير على الهداية، المصدر السابق، ج5، ص 445.
د باقر بهبودي،  د الطوسي، المبسوط في فقه الإماميّة، تحقيق: محمّد تقي كشفي ومحمَّ أبو جعفر محمَّ 	(((

ط: الثالثة، )طهران: المكتبة المرتضويةّ لإحياء آثار الجعفريةّ، 1387هـ(، ج2، ص 11.
المصدر نفسه، ج2، ص 13. 	(((



الجهاد في الإسلام98

حربٌ لِلمسلمين يجوز قتالهم ابتداءً، فإنَّ النَّبيَّ )صلّى الله عليه وآله( أغارَ على بني 

المصطلق وهم غارون آمنون، وإبلهم تسقى على الماء«))).

فتوى الشهيد الثاني

يقول الشهيد الثاني في هذه المسألة:

»ويسقط اعتباره في حقّ مَن عرفه بسبق دعائه في قتال آخر، أو بغيره، ومن ثمَّ غزا النَّبيُّ 

صلّى الله عليه وآله بني المصطلق، من غير إعلام واستأصلهم. نعم، يُستحبّ الدعاء حينئذ كما 

فعل عليٌّ عليه السّلام بعمرو بن عبد ودّ وغيره، مع علمهم بالحال، )وامتناعه( من قبوله«))).

فتوى صاحب )الجواهر(

ويقول صاحب )الجواهر( في هذه المسألة:

حَ الشيخ ]الطوسي[ والفاضلان ]المحقق الحلّي والعَلّمة الحلّي[ والشهيدان ]الأول  »صَرَّ

عرفها  في حق من  تقديره  على  الدعوة  اعتبار وجوب  يسقط  بأنهّ  وغيرهم  والثاني[ 

بقتال سابق عليها أو بغير ذلك، للأصل وما سمعته في خبر السلمي وما حكاه غير واحد 

مِن أنَّ النَّبيَّ صلّى‌ اللهُ ‌عليه ‌وآله ‌وَسَلَّم غزا بَني المصطلق وهم آمنون وإبلهم تسقى 

على الماء واستأصلهم، بل لعلّه لا خلاف فيه«))).

يتضح مِن كلام هؤلاء الفقهاء، الذي يستند إلى حديث عبد الله بن عمر، أنَّ هناك أمرَين 

نسُِبا للِنَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ على أنهّما مِن سيرته؛ الأمر الأول هي غارته على بني 

المصطلق وهم آمنون، والأمر الآخر هو أنهّ لم يدعهم للِإسلام قبل محاربتهم. ما يلزم مناقشته 

هنا هو مدى صحّة ما جاء في حديث عبد الله بن عمر، ونتساءل: هل لهذه القصّة حقيقة 

أم أنهّا غير حقيقية؟ الطريق إلى معرفة ذلك هو الرجوع إلى المصادر والنصوص التاريخية. 

وعند مراجعتنا هذه المصادر نجد أنَّ أكثر نصّ تاريخي تفصيلً في بيان هذه الواقعة قد وَردََ 

في كتاب )المغازي( للِواقدي )ت 207هـ( الذي كان مؤرخًا متخصصًا في حروب النَّبيّ صلَّى 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. يقول الواقديّ:

»إنّ بنَي الْمُصْطَلِقَ مِنْ خُزاَعَةَ كَانوُا يَنْزِلوُنَ ناَحِيَةَ الْفُرُعِ، وَهُمْ حُلَفَاءُ فِي بنى مدلج، 

د بن مطهر الحلّ، تذكرة الفقهاء، المجلدّ التاسع، تحقيق: مؤسسة آل  الحسن بن يوسف بن علي بن محمَّ 	(((
البيت لإحياء التراث، ط: الأولى، )قم: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، 1419(، ج9، ص 44.

زين الدين بن نور الدين العاملي، الروضة البهية في شرح اللمعة الدمشقية، المصدر السابق، ج2، ص  	(((
.387

د حسن النجفي الأصفهاني، جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، المصدر السابق، ج21، ص 53. محمَّ 	(((



99 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

عَلَيْهِ  قَدَرَ  وَمَنْ  قَوْمِهِ  سَارَ فِي  قَدْ  وَكاَنَ  ضِرَارٍ،  أبَِي  بْنَ  الْحَارثَِ  وَسَيّدُهُمْ  رَأسُْهُمْ  وَكاَنَ 

مِنْ الْعَربَِ، فَدَعَاهُمْ إلَى حَربِْ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وسَلَّمَ، فَابْتَاعُوا خَيْلً 

وَسِلَحًا وَتهََيّئُوا لِلْمَسِيرِ إلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وسَلَّمَ. وَجُعِلَتْ الرّكْبَانُ 

]وَآله[  عَلَيْهِ  اللَّهُ  صَلَّى  اللهِ  رَسُولَ  ذَلِكَ  فَبَلغََ  بِمَسِيرهِِمْ،  فَيُخْبِرُونَ  ناَحِيَتِهِمْ  مِنْ  تقََدّمَ 

وَسَلَّمَ فَبَعَثَ بُرَيْدَةَ بْنَ الْحَصِيبِ الْسَْلَمِيّ يَعْلَمُ عِلْمَ ذَلِكَ، وَاسْتَأذَْنَ النّبِيّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ 

]وآله[ وَسَلَّمَ أنَْ يَقُولَ فَأذَِنَ له، فخرج حتى ورد عَلَيْهِمْ مَاءَهُمْ، فَوَجَدَ قَوْمًا مَغْرُورِينَ 

قَدْ تأَلَّبُوا وَجَمَعُوا الْجُمُوعَ، فَقَالُوا: مَنْ الرجُّلُ؟ قَالَ: رَجُلٌ مِنْكُمْ، قَدِمْت لِمَا بَلَغَنِي عَنْ 

جَمْعِكُمْ لِهَذَا الرجُّلِ، فَأسَِيرُ فِي قَوْمِي وَمَنْ أطََاعَنِي فَتَكُونُ يَدُناَ وَاحِدَةً حَتّى نسَْتَأصِْلَهُ. 

قَالَ الْحَارثُِ بْنُ أبَِي ضِرَارٍ: فَنَحْنُ عَلَى ذَلِكَ، فَعَجّلْ عَلَيْنَا. قَالَ بُرَيْدَةُ: أَرْكَبُ الْنَ فَآتيِكُمْ 

بِجَمْعٍ كثَِيفٍ مِنْ قَوْمِي وَمَنْ أطَاَعَنِي. فَسَرّوا بِذَلِكَ مِنْهُ، وَرَجَعَ إلَى رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ 

عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ فَأخَْبَرهَُ خَبَرَ الْقَوْمِ، فَنَدَبَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ 

النّاسَ، وَأخَْبَرهَُمْ خَبَرَ عَدُوّهِمْ فَأسَْرَعَ النّاسُ لِلْخُرُوجِ، وَقَادُوا الْخُيُولَ«))).

فَنَزَلَهُ...  »ثمُّ انتَْهَى رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ إلَى الْمُرَيْسِيعِ وَهُوَ الْمَاءُ 

قَدْ اجْتَمَعُوا عَلَى الْمَاءِ وَأعََدّوا وَتهََيّئُوا لِلْقِتَالِ، فَصَفّ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ 

وَسَلَّمَ أصَْحَابَهُ... ثمُّ أمََرَ رَسُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ عُمَرَ بْنَ الْخَطاّبِ فَنَادَى 

فِي النّاسِ: قُولوُا لَ إلَهَ إلّ اللهُ، تمَْنَعُوا بِهَا أنَفَْسَكُمْ وَأمَْوَالَكُمْ. فَفَعَلَ عُمَرُ فَأبََوْا. فَكَانَ 

أوَّلَ مَنْ رَمَى رَجُلٌ مِنْهُمْ بِسَهْمٍ، فَرمََى الْمُسْلِمُونَ سَاعَةً بِالنّبْلِ، ثمُّ إنّ رَسُولَ اللهِ صَلَّى 

أفَْلتََ  فَمَا  وَاحِدٍ  رَجُلٍ  حَمْلَةَ  فَحَمَلُوا  يَحْمِلُوا،  أنَْ  أصَْحَابَهُ  أمََرَ  وَسَلَّمَ  ]وآله[  عَلَيْهِ  اللَّهُ 

مِنْهُمْ إنسَْانٌ، وَقُتِلَ عَشَرةٌَ مِنْهُمْ وَأسُِرَ سَائِرهُُمْ... وَمَا قُتِلَ أحََدٌ مِنْ الْمُسْلِمِينَ إلّ رَجُلٌ 

وَاحِدٌ«))).

بعد أن ينتهي الواقديُّ مِن نقل هذه الواقعة يروي حديثَ عبد الله بن عمر الذي يقول 

فيه:

»أغََارَ النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ عَلَى بَنِي الْمُصْطَلِقِ وَهُمْ غَارّونَ«.

 ثمّ يقول:

»الْحَدِيثُ الْوَّلُ أثَبَْتُ عِنْدَناَ«))).

إنَّ ما ذكره الواقديُّ حول جهوزية بنَي المصطلق لمقاتلة رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

د بن عمر بن واقد السهمي الواقديّ، المغازي، المصدر السابق، ج1، ص -404 405. محمَّ 	(((
المصدر نفسه، ص 407. 	(((
المصدر نفسه، ص 407. 	(((



الجهاد في الإسلام100

د بن سعد، الصفحة 63 وما بعدها، وفي  وسلَّمَ قد وَردََ أيضًا في الجزء الثاني من طبقات محمَّ

الجزء الثاني من سيرة ابن هشام، في الصفحة 290 وما بعدها، وفي الجزء الثاني من تاريخ 

الطبري، الصفحة 260 وما بعدها، وفي الجزء الرابع من كتاب الأمّ للِشافعي، الصفحة 168، 

وفي الجزء الثاني من السيرة الحلبية، الصفحة 293، وفي السيرة النبويةّ لأحمد زيني دحلان، 

وفي الجزء الثاني من حاشية السيرة الحلبية، الصفحة 107.

إذن نجد النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في هذه المعركة وبهذه المبادرة العسكريةّ في 

مقام التصدّي لهجمة بني المصطلق، وليس في مقام مَن أغار عليهم وباغتهم بحملة عسكرية. 

وبعبارةٍ أخرى كان النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ هنا مدافعًا وليس مهاجمًا؛ ومن ثمَّ فإنَّ 

ما نقله عبد الله بن عمر –وبحسب ما ذكر الواقديّ- غير مقبول. ولذلك لا يصحّ كلام الفقهاء 

المستند إلى حديث عبد الله بن عمر حول كون النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ لم يدعُ بني 

المصطلق للِإسلام قبل الحرب. لأنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ –بحسب ما نقل الواقديّ- 

أمََرَ عمر بن الخطاّب ليدعوهم إلى الإسلام، ولكنّهم أبَوَْا ذلك.

ما يثير العَجَب في هذا الصدد 

ما يثير العجَب ويدعو للِحيرة والاستغراب هو أنَّ هؤلاء الفقهاء اعتمدوا روايةَ عبد الله بن 

عمر دليلً في الفتوى الفقهيّة، في حين كان كتاب )المغازي( للِواقدي بوصفه تاريخًا مدوّناً 

معتمدًا في متناولهم، وحتمًا أنَّهم كانوا على اطلاع به، مثلما كانوا مطلّعين على كتب مِن قبيل 

د بن سعد وتاريخ الطبري، التي تؤيدّ ما نقله  )الأمّ( للِشافعي وسيرة ابن هشام وطبقات محمَّ

الواقدي. إذن يا ترى ما الذي دعاهم إلى ألّ يعتنوا بما نقُِلَ في هذه المصادر؟ فلو كانوا يرجعون 

إليها ويعتمدونها لما نسبوا لرِسولِ الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ هذه الأمور المجحفة ولما قالوا 

أنهّ أغار على بني المصطلق وشنَّ عليهم حملةً عسكريةً ابتداءً وسَفَكَ دماءَهم!

ما يسُتفاد من عبارة ابن الهمام الحنفي المتقدّم ذكرها هو أن الفقهاء السنّة وثقوا برواية 

عبد الله بن عمر في قضيّة بني المصطلق ومن دون أيّ تردد، واعتمدوها مستندًا في فتواهم. 

ولعلَّ رواية عبد الله بن عمر بسبب تأييدها الحروب الابتدائية والتعسفية التي شنّها الخلفاء 

ت مستندًا فتوائياً مسلمًَا  الظالمون، ولأنَّ الجهازَ الحكومي كان يعمل على ترويج ذلك، فقد عُدَّ

به! وربما كون عبد الله بن عمر نجل الخليفة قد أثَّر في قبول روايته!

ولكن ما الذي دعا الشيخ الطوسي إلى أن يقبل روايةَ عبد الله بن عمر الفاقدة للاعتبار، 

مباشرةً  ترتبط  التي  الحساسة  المسألة  مثل هذه  في  خاصّة  فتواه؟  في  مستندًا  يعدّها  وأن 

كانت  الأخرى  المعتبرة  والتواريخ  الواقدي  )مغازي(  مثل  كتباً  أنَّ  رغم  الأفراد؟  دماء  بسفك 



101 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

في متناوله؟! هل السبب يعود إلى سلطة فقه السُنة )الذين كانوا يمثلّون الأغلبية( وهيمنة 

أيضًا )وهو  العِلميّة والدرس الفقهي وبنحوٍ لم يسع الشيخ الطوسي  فتاواهم على الحوزات 

فقيه الأقلية الشيعية( أن يتخلصّ من هذه الهيمنة ويفكّر بحرية ويجتهد؟ لا يقتصر هذا الأمر 

على كونه غير مستبعَد فحسب، بل يبدو طبيعيًا إلى حدّ ما، إذ تمسي أقليّةٌ مُعرَّضةٌ للِضغط 

تابعةً لرِأي الأكثريةّ، شاءت ذلك أم أبت؛ فلا يمكن استثناء فقيه هذه الأقليّة مِن هذه القاعدة، 

ومن ثمَّ يكون فقيهٌ بمستوى الشيخ الطوسي تحت تأثير الفتوى السائدة وقتذاك، إذ يذكر في 

كتابه الفقهي ما كان يعدّه السنّةُ مُسلمًّا به ويثبّته. ثمَّ يأتي الفقهاءُ من بعد الطوسيّ ويتبّعونه 

لحسن ظنّهم به، وفي واقع الأمر يقلدّونه. إلى أن يأتي دَور صاحب )الجواهر( الذي قال في 

هذه المسألة: »بل لعلَّه لا خلاف فيه«))). 

الصورة التي يرسمها العَلّمةُ الحلّي عن النَّبي الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ

نقلنا آنفًا كلام العَلّمة الحليّ، حيث بيََّنَ أنَّ الكفّارَ إذا عَلمِوا أنَّ سيرةَ النبيّ صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ تقتضي دعوتهم إلى الإسلام أوّلً ولا يحاربهم إلا إذا رفضوا الدعوة، عند ذلك لا داعي 

لدِعوتهم قبل الحرب))).

هنا ينبغي الوقوف هنيئةً عند قول العَلّمة الحليّ لنتأمّل قليلً ونتساءل: هل كانت سيرة 

نبيّ الإسلام هكذا؟ وهل كان يقول للِنّاس أسَلمِوا وإذا رفضوا ذلك يحاربهم ابتداءً؟ هل العَلّمة 

الحليّ يعَرف النَّبيَّ بهذه الصورة؟ أيُّ نصَّ تاريخيّ عَرَّفَ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ هكذا؟ 

وأيّ مصدر تاريخي استند إليه العَلّمةُ الحليّ في هذا الكلام؟ لم يذُكَر هذا الأمر في أيّ مصدر 

الكفّار  معاملة  على  النّاسَ  يحَثّ  قرآنه  كان  الذي  النَّبيّ  ترى هل  فيا  تاريخية.  المصادر  من 

المسالمين بالحسنِ والقسط والعدل ويقول لهم: ﴿لا إكِراهَ في الدّين﴾، ويقول: ﴿فمََنْ شاءَ 

فليُؤمِنْ وَمَنْ شاءَ فلَيَكفُر﴾ هل هو نفسه لا يعمل بالقرآن؟! والنَّبيّ الذي لم يخيّر أحدًا عند 

فتح مكّة –ورغم قوّته القاهرة- بين الإسلام والسيف، بل أطلق الكفّار وتركهم أحرارًا في أن 

يظلوّا على عقيدتهم، هل مثل هذا النَّبي كان يقول للِنّاس آمنوا، وإذا أبوا كان يحاربهم ابتداءً 

ويسفك دمائهم؟! سبحان الله!

محمّد حسن النجفي الأصفهاني، جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، المصدر السابق، ج21، ص 53. 	(((
عبارة العَلمّة ابن مطهر الحلّ التي تقدّم ذكرها في المتن: »مَن بلغته الدّعوة وَعَرفََ البِعثةَ وَلم يقرّ بالإسلام  	(((
فيجوز قتالهم ابتداءً مِن غير دعاء، لأنهّ معلوم عندهم، حيث بلغتهم دعوة النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ 
وسلَّمَ، وعلموا أنهّ يدَعوهم إلى الإيمان«. ابن مطهر الحلّ، تذكرة الفقهاء، المصدر السابق، ج9، ص 44[. 

)المترجم(



الجهاد في الإسلام102

الأمر المسلَّم به في هذا الصدد هو أنَّ العَلّمة الحليّ لم يستند إلى التاريخ في هذا الكلام، 

ث على خلاف الحقيقة، وأن يقُدّم النَّبيَّ  لأنهّ لم يرد ذلك في التاريخ. إذن كيف يمكن أن يتحدَّ

المعروف بالمحبّة والرأفة والإنسانية بهذه الصورة الفظةّ والغليظة، وبوصفه فرض الإسلامَ على 

النّاس بقوّة السلاح؟!

يبدو أن العَلّمة الحليّ ما كان ينوي تقرير قضيّة تاريخية بالاستناد إلى التاريخ، بل عمد 

إلى استخراج قضيّة تاريخية من بطن مسألةٍ فقهية! فقد اعتمد هذه المسألةَ الفقهية التي 

أوردها الفقهاءُ بالاستناد إلى رواية عبد الله بن عمر، إذ قالوا أنَّ الكفّارَ إذا علموا بدعوةِ الإسلام 

في  الفقهية  المسألة  هذه  الحليُّ  وظَّف  وقد  عليهم،  عسكرية  غارة  وشنّ  مباغتتهم  يمكن 

تثبيت حدث تاريخي. ولأنَّ روايةَ عبد الله بن عمر تقتضي جواز الحملة العسكريةّ المباغتة 

على الكفّار العالمِين مسبقًا بدعوة الإسلام فهذا يعني –مِن منظور أمثال العَلّمة الحليّ- أنَّ 

سيرة نبيّ الإسلام كانت بهذا النحو، إذ كان يدعو للِإسلام مَن لا يعلم بدعوة الإسلام، وإذا كانوا 

بطنِ  تاريخيّ من  حَدَثٍ  استنباطُ  ابتداءً! هذا  عليهم حملةً عسكرية  يشنّ  الدعوةَ  يرفضون 

مسألةٍ فقهية، ولأنَّ دليلَ هذه المسألة الفقهيّة هي رواية عبد الله بن عمر الفاقدة للاعتبار 

فلذا يبطل هذا الحكم الفقهي أساسًا، وبطبيعة الحال يبطل أيضًا الحدث التاريخي المستخرَج 

مِن بطن حُكم فقهيّ باطل.

هل تَعرَّضَ أهلُ الطائف لِلإبِادةِ الجماعية؟

أورد الشيخُ الطوسيّ نظيرَ ما ذكََرهَُ حول حملة النَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ العسكريةّ على 

بني المصطلق في كلامه حول محاصرة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ حصنَ الطائف، حيث قال:

»وإذا نزل الإمامُ على بلدٍ فله محاصرته ومنع أن يدخل إليه أحد أو يخرج منه، وحاصر 

منجنيقا  عليهم  ينصب  أن  وله  الطائف؛  أهلَ  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  الله  رَسولُ 

وعرادة ويهدم عليهم السور والمنازل، ويقتل قتالً عامًا كما فعل النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ بأهلِ الطائف فإذا ثبت ذلك فإن لم يكن في القوم مسلمين رماهم بكلّ 

بأهل  وآلهِ وسلَّمَ  عليهِ  اللهُ  النَّبيُّ صلَّى  فَعَلَ  كما  نساء وصبيان  فيهم  كان  وإن  حال، 

الطائف وكان فيهم نساء وصبيان... وله أن يفتح عليهم الماء فيغرقهم ويرميهم بالنّار 

والحطب والحيات والعقارب وكلّ ما فيه ضرر عليهم«))).

كلُّ مَن يقرأ هذه العبارة للِشيخ الطوسيّ يفهم منها أنَّ نبَيَّ الإسلام صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

وسلَّمَ رمى بالمنجنيق بيوتَ أهل الطائف وهدّمها عليهم، وأبادهم ونسائهم وأطفالهم.

د الطوسي، المبسوط في فقه الإمامية، المصدر السابق، ج2، ص 11. أبو جعفر محمَّ 	(((



103 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

)الأم(،  كتاب  في  الشافعيّ  الإمامُ  أورده  ما  اقتباسًا عن  الطوسي هذه  الشيخ  عبارة  تعَُدّ 

حيث قال:

نُ بِهِ فَلَ بَأسَْ أنَْ  نَ الْعَدُوُّ فِي جَبَلٍ أوَْ حِصْنٍ أوَْ خَنْدَقٍ أوَْ بِحَسَكٍ أوَْ بِمَا يُتَحَصَّ »وَإذَِا تحََصَّ

يَرمُْوا بِالْمَجَانيِقِ وَالْعَرَّادَاتِ وَالنِّيراَنِ وَالْعَقَاربِِ وَالْحَيَّاتِ وكَُلُّ مَا يكَْرهَُونهَُ، وَأنَْ يَبْثُقُوا عَلَيْهِمْ 

الْمَاءَ لِيُغْرقُِوهُمْ أوَْ يوُحِلوُهُمْ فِيهِ وَسَوَاءٌ كاَنَ مَعَهُمْ الْطَْفَالُ وَالنِّسَاءُ وَالرُّهْبَانُ أوَْ لَمْ يَكوُنوُا، 

ارَ غَيْرُ مَمْنُوعَةٍ بِإسِْلَمٍ وَلَ عَهْدٍ وكَذََلِكَ لَ بَأسَْ أنَْ يُحَرِّقُوا شَجَرهَُمْ الْمُثْمِرَ وَغَيْرَ الْمُثْمِرِ  لِنََّ الدَّ

ةُ فِيمَا وَصَفْت وَفِيهِمْ  بوُا عَامِرهَُمْ وكَُلَّ مَا لَ رُوحَ فِيهِ مِنْ أمَْوَالهِِمْ فَإنِْ قَالَ قَائلٌِ مَا الْحُجَّ وَيُخَرِّ

ةُ فِيهِ »أنََّ رسَُولَ اللَّهِ-صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وَآله[  الْوِلْدَانُ وَالنِّسَاءُ الْمُنْهَى عَنْ قَتْلهِِمْ؟ قِيلَ الْحُجَّ

وَسَلَّمَ-نصََبَ عَلَى أهَْلِ الطَّائِفِ مَنْجَنِيقًا أوَْ عَرَّادَةً وَنحَْنُ نعَْلَمُ أنََّ فِيهِمْ النِّسَاءَ وَالْوِلْدَانَ«))).

عَرضََ  إذ  السنّة،  فقه  تأثير  كان تحت  الطوسي  الشيخ  أنَّ  م  تقدَّ ما  مِن جملة  لقد علمنا 

القضايا الفقهية وأفتى في كثير من الموارد منسجمًا مع آرائهم. وإنَّ ما تقدّم يمثلّ أنموذجًا 

من الموارد التي اقتبسها عن الإمام الشافعي. وقد علمنا أيضًا أن الفقهاء السُنّة استندوا إلى 

الرواية غير المعتبرة المنسوبة لعِبد الله بن عمر، وقالوا على خلاف الحقيقة بأنَّ »نبيَّ الإسلام 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أغار على بني المصطلق وقتلهم وسبى نساءَهم وأطفالهم«، وقد 

تبعهم الشيخ الطوسيُّ في هذا القول.

من اللازم هنا أن نعلم: هل ما قاله الإمام الشافعيّ والذي تبعه فيه الشيخ الطوسي صحيح 

أم غير صحيح؟

عند مراجعتنا المصادر التاريخية وما يرتبط بمعركة حُنين ومحاصرة حصن الطائف نتوصّل 

إلى النتائج الآتية:

ت قبيلتا هوازن وثقيف جيشًا كبيراً بقيادة مالك بن عوف  1. بعد أحداث فتح مكّة أعدَّ

النصريّ لمهاجمة المسلمين في مكّة. ولصِدّ هذه الحملة وردع الأعداء خرج رسول الله صلَّى 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ إلى حُنَين، وقد أسفر هذا الخروج عن معركة حُنَين التي انتهت بهزيمة 

العدو. هذا يعني أن حركة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وخروجه إلى معركة حُنَين كان 

دفاعياً، ولم يكن مصداقاً للِجهاد الابتدائي.

نوا فيه. وقد  ع دعاة الحرب وتحصَّ 2. فرض النَّبيُّ ] حصارًا على حصن الطائف، حيث تجمَّ

قام في أياّم الحصار ببعض المبادرات التكتيكية عسى أن يسيطر على بؤرة الفتنة بأقل قدر 

ممكن من الخسائر، وهذه المبادرات كانت كالآتي:

د بن إدريس الشافعي، الأم، المصدر السابق، ج4، ص 257. أبو عبد الله محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام104

ه دبابةً مصنوعةً مِن جلود البقر إلى سور الحصن ليحدث المختبئون فيها فجوةً  أ. وجَّ

بسِكَك  الدبابةَ  رموا  المتحصّنين  ولكنَّ  الحصن.  لداخل  طريق  لإيجاد  وذلك  السور  في 

في  المختبئين  بعض  وجرح  الجلديةّ،  الدروع  حرق  إلى  أدّى  مما  بِالنّارِ،  مُحْمَاةً  الحَْدِيدِ 

الدبابة، إذ رماهم أهلُ الحصن بالسهام، واستشهد بعضهم، ولم تحُقق هذه الخطوة نتيجةً 

تذُكَر))).

ب. ولكي يدفع المعتدين إلى الاستسلام أمََرَ بقطع أشجار عنبهم التي سبق لهم أن أكلوا 

ثمرها، ولكنّهم صاحوا: » لمَِ تقَْطعَُ أمَْوَالنََا؟ إمّا أنَْ تأَخُْذَهَا إنْ ظهََرتْ عَليَْنَا، وَإِمّا أنَْ تدََعَهَا للِهِّ 

وَللِرحِّمِ«. ثمَّ قال النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ: »فإَِنيّ أدََعُهَا للِهِّ وَللِرحِّمِ«))).

ج. أحرقوا قصر مالك بن عوف النصري، قائد القوّات المعتدية، وذلك بعد أن علموا أنه 

لا يوجد فيه أحد))). ولعلَّهم أحرقوا القصر ليستهدفوا بهذه الضربة الاقتصادية تفرعنَ القائد 

وقوّاته المعتدية، وليضعفوا من معنويات جنوده، وليمنعوهم من اتخاذ القصر حصنًا للحرب. 

د كلّ تلك الجيوش للِقضاء على الإسلام ومن دون  ذلك أن القائد العسكري المغرور الذي حشَّ

أي ضرورةٍ وسبب كان يستحقّ هذا العقاب.

د. كان خارج الحصن حائطٌ ]أي بستان[، وكان النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قد »نزَلََ 

تحَْتَ سِدْرةَِ الصّادِرةَِ عِنْدَ مَالِ رجَُلٍ مِنْ ثقَِيفٍ، فأَرَسَْلَ إليَْهِ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ: إمّا أنَْ 

تخَْرُجَ وَإِمّا أنَْ نحَُرقَّ عَليَكْ حَائطِكَ! فأَبَىَ أنَْ يخَْرُجَ، فأَمََرَ رسَُولُ اللهِ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ 

بِإِحْراَقِ حَائطِِهِ«)))، ]ويبدو أنهّم أحرقوا باب البستان[، ولو كان قد خرج إليهم لُألقيَ القبض 

عليه بوصفه أحد عناصر القوّات المعتدية، وكان بإمكان المسلمين أن يحصلوا من خلاله على 

معلومات نافعة. ولكنّه لم يخرج، ولذلك أحرقوا باب الحائط أو البستان ليُشرفوا على ما فيه، 

ولكِيلا يتحوّل إلى ملجأ لقوّات العدوّ.

هـ. »وَناَدَى مُنَادِي رسَُولِ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ ]وآله[ وسَلَّمَ: أيَمَّا عَبْدٍ نزَلََ مِنْ الحِْصْنِ وَخَرجََ 

إليَْنَا فهَُوَ حُرّ! فخََرجََ مِنْ الحِْصْنِ رجَِالٌ، بِضْعَةَ عَشَر؛ كلّ هَؤلَُءِ أعَْتقََهُمْ رسَُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ 

]وآله[ وَسَلَّمَ، وَدَفعََ رسَُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ ]وآَله[ وَسَلَّمَ كلُّ رجَُلٍ مِنْهُمْ إلىَ رجَُلٍ مِنْ المُْسْلِمِينَ 

يمَُونهُُ وَيحَْمِلهُُ... وَأمََرهَُمْ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أنَْ يقُْرئِوُهُمْ القُْرآْنَ وَيعَُلمُّوهُمْ السّنَنَ. فلَمَّا 

الواقدي، المغازي، المصدر السابق، ج 3، ص 927 و928. 	(((
المصدر نفسه، ج3، ص 928. 	(((

ينُظر: المصدر نفسه، ص 925. 	(((
المصدر نفسه، ص 925. 	(((



105 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

أسَْلمََتْ ثقَِيفٌ تكََلمَّتْ أشَْراَفهُُمْ فِي هَؤلَُءِ المُْعْتقَِينَ، فِيهِمْ الحَْارثُِ بنُْ كَلدََةَ، يرَدُّوهُمْ فِي الرقّّ، 
فقََالَ رسَُولُ اللهِ صَلَّى اللَّهُ عَليَْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ: أوُلئَِكَ عُتقََاءُ اللهِ، لَ سَبِيلَ إليَْهِمْ!«)))

أياّم حصار الطائف  نفَّذَها المسلمون في  التي  التكتيكية  كانت هذه من جملة الخطط 

ضدّ العدوّ المعتدي وبأمر من النَّبي الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. وبعد مرور أياّم على 

محاصرة الحصن تداول المسلمون رأييَن حول فكّ الحصار أو استمراره، إلى أن اتفقوا على فكّ 

الحصار، وأمر النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بالانسحاب.

لم يُقتَل أحدٌ مِن الكفّار بالمنجنيق 

على الرغم من أنَّ المؤرخين ذكروا أنَّ رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في حادثة 

حصن الطائف »أمر بنصب المنجنيق«، وذكروا »أنَّ المسلمين رموا حصن الطائف بأمر النَّبي 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ«)))، فلا يوجد أيّ مؤرخ قد ذكر أنَّ أحدًا من أهل الطائف قتُِلَ إثر 

الرمي بالمنجنيق. وعلى الرغم من أنَّهم ذكروا تفاصيل معركة حنَين ومحاصرة حصن الطائف، 

إذ ذكروا مثلً أنَّ شهداء معركة حنين بلغوا أربعة أشخاص، وأعداد القتلى في صفوف العدو 

تراوحت بين 70 إلى 100 شخصًا، وعلى الرغم من أنَّهم ذكروا عدد الشهداء في حادثة حصن 

الطائف، إذ بلغوا 12 شهيدًا، وإنَّ كثيراً من الأحداث التي جرت في فترة المحاصرة قد نقلها 

أهل الطائف لاحقًا من الذين أسلموا، على الرغم من كلّ ذلك فإنَّه لا يوجَد أيّ مؤرخ قد ذكر 

أنَّ أحدًا من أهل الطائف –ولو شخصًا واحدًا- قتُِلَ إثر الرمي بالمنجنيق الذي أمر به النَّبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. فلم يقُتلَ من الأعداء سوى شخص واحد وذلك لقِتله أحد المسلمين 

برمية سهم، إذ أسِرَ لاحقًا على يد أخ المقتول وأجريَ عليه القصاص بأمر النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ.

ولعلَّ الإمام الشافعي عندما وجد المصادر التاريخية تذَكُر أنَّ »نبيَّ الإسلام صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ أمر في حادثة محاصرة الطائف بنصب المنجنيق« استنبطَ أنهّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

وسلَّمَ قد رمى بيوتَ أهل الطائف وهدّمها عليهم، وأباد بهذه الطريقة نسائهم وأطفالهم. ثمَّ 

قاس على هذه الحادثة إمكانية تنفيذ الغرق والحرق في حقّ العدو وأوردها في عبارته، وهذا 

بالطبع من جملة آراء الشافعي التي تثير العجب والحيرة، إذ أنهّ جوّزَ حرق الإنسان، وحتىّ 

النساء والأطفال! والأعجب من ذلك هو أن الشيخ الطوسي تبعه في هذا القول!

المصدر نفسه، ص 931 و932. 	(((
ينُظر: سيرة ابن هشام، ج 4، ص 920. 	(((



الجهاد في الإسلام106

إنَّ نصب المنجنيق وحتىّ رمي الحجارة به -ومِن دون إلحاق الخسائر- مِن شأنه أن يكون 

تهديدًا عسكرياً لإرعاب المعتدين وإرغام الهاربين على الاستسلام، ويمكن القيام بكلّ ذلك من 

دون أن يقُتلَ أحد من الأفراد، ولا سيما النساء والأطفال.

إنَّ ما نعلمه مِن سيرة النَّبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ هو أنهّ كان لا يرضى بقتلِ 

الأفراد، ولا سيما الأبرياء منهم، إلا عند الضرورة وفي حالات نادرة. وقد سار على النهج نفسه 

في حادثة محاصرة الطائف، حيث لم يقُتلَ أيّ أحدٍ مِن المعتدين.

إذن ما يسُتفاد مِن عبارة الإمام الشافعيّ والشيخ الطوسيّ حول محاصرة الطائف وحول 

قيام المسلمين برمي بيوت أهل الطائف بالمنجنيق وهدمها عليهم وإبادة نسائهم وأطفالهم 

لا يعَُد حَدَثاً تاريخياً مطلقًا، ويجب نقده بنحوٍ جاد. ولعلَّ الذهنية السائدة بين الفقهاء التي 

لا ترى للِكفّار ولا لنِسائهم وأطفالهم حقّ الحياة قد دفعت بهم إلى إصدار مثل هذه الفتاوى 

التي تشرّع الإبادةَ الجماعية وقتل النساء والأطفال. فمثل هذه الذهنية يجب إصلاحها من 

خلال العمل بالآية الثامنة مِن سورة الممتحنة التي تعُرفّ الكفّارَ المسالمين أناسًا جديرين 

بالاحترام والإحسان.

ومن جملة ما يمكن الإشارة إليه ضمنياً في هذا الصدد هو ما ذكره صاحب كتاب )سيّد 

المرسلين(، حيث قال: »قام أمراءُ الجيش الإسلامي بنصب المنجنيق بإرشاد وتوجيه من سلمان، 

وأخذوا يرمون الحصن المذكور وأبراجه الشاهقة بالحجارة طوال عشرين يومًا متوالية«))).

إذا كان المقصود من ذلك هو أنَّ المسلمين بهذا الرمي المستمر قتلوا أهل الطائف وقضوا 

الطائف  يذُكَر مقتل أي أحد من أهل  النساء والأطفال فهذا غير صحيح، لأنَّه لم  حتىّ على 

بالمنجنيق، ولو شخص واحد. أمّا إذا كان المقصود هو رمي الحصن لغِرض إرعاب العدوّ فهذا 

قول يمكن الأخذ به.

وجوب الحرب الابتدائية مرةّ واحدة في كلّ عام

في  الحربُ  باتت  حتىّ  ابتداءً،  المسالمين  الكفّار  محاربة  أوجبوا  الفقهاءَ  أنَّ  آنفًا  ذكرنا 

وم والحَجّ وهي  لاة والصَّ ذاتها –وفي منظورهم- مِن الأمور التي يدعو إليها الله تعالى مثل الصَّ

وم  لاة والصَّ الفرائض الواجبة ذاتياً. ثمَّ فكّروا واستدلوّا بالوجوب اليوميّ والسنوي لفِريضة الصَّ

جعفر  تعريب:  المحمدية،  والسيرة  لِلشخصية  شاملة  تحليلية  دراسة  المرسلين  سيّد  السبحاني،  جعفر  	(((
الهادي، ط: الرابعة، )قم: مؤسسة النشر الإسلامي، 1429هـ(، ج2، ص 522. ]أصل هذا الكتاب بالفارسية، 

وعنوانه: فروغ ابَدَيت[



107 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

وم واجبًا في شهر واحد مِن كل سنة،  لاةُ واجبة في كلّ يوم، وإذا كان الصَّ والحَجّ، فإذا كانت الصَّ

وإذا كان الحجّ واجبًا مرةّ واحدة في العمر، فماذا عن الجهاد؟ هل هو واجب في كلّ شهر؟ 

أم في كلّ عام؟ أم يجب مرةًّ واحدة في العمر؟ لو كانوا يعالجون المسألةَ بنحو صحيح لقَالوا 

أنَّ الجهاد يجب عند هجوم العدوّ. فعند ذلك لكَان الأمرُ يتضّح، فالجهادُ لا يجب مرةّ واحدة 

في الشهر، ولا مرةّ واحدة في السنة، ولا مرةّ واحدة في العمر، بل يجب متى ما شنَّ العدوّ 

 ، هجمةً. ولكنَّ الفقهاء لم يقولوا ذلك، بل قالوا إنَّ محاربةَ الكفّار المسالمين واجبٌ شرعيٌّ

لاة؟ أم  ومن ثمَّ اضطرّوا إلى تعيين وقت لهذا الفرض الواجب، فهل هو واجب في كلّ يوم كالصَّ

وم؟ أم يجب مرةّ واحدةً في العمر كالحجّ؟ للِإجابة عن هذا  يجب مرةًّ واحدةً في السنة كالصَّ

السؤال لا يوجَد أيّ دليل في الكتاب والسنّة لتوضيح الأمر، ذلك أنَّ محاربة الكفّار المسالمين 

ابتداءً لم توجَب في الكتاب والسنّة، وليس هذا فحسب، بل حُرمّت مثل هذه الحرب. ولأنَّ 

الفقهاء قالوا على خلاف نصّ القرآن وسيرة النَّبيّ أنَّ »الحرب الابتدائية ضدّ الكفّار المسالمين 

واجب كالصلاة والصوم« فلذا اضطرّوا هنا إلى تحديد زمن هذه الفريضة وعدد دفعاته. وأوّل 

من سعى في إيضاح هذه المسألة ضمن الفقه المدوَّن هو الإمام الشافعي.

فتوى الإمام الشافعيّ

حاول الإمامُ الشافعي في كتاب )الأم(، وبكثيرٍ من التكلفّ أن يستخرج حكم هذه المسألة 

من سيرة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. يقول:

»إنْ كانت بالمسلمينَ قوّة لم أرَ أن يأتي عليه عام ]أي على الإمام[ إلا وله جيش أو 

غارة في بلاد المشركين الذين يلون المسلمين من كلّ ناحية عامة وإنْ كان يمكنه في 

السنة بلا تغرير بالمسلمين أحببت له أن لا يدع ذلك كلمّا أمكنه. وأقلّ ما يجب عليه 

أن لا يأتي عليه عام إلا وله فيه غزو حتّى لا يكون الجهاد معطّلً في عام إلا من عذر، 

وإذا غزا عامًا قابلً غزا بلدًا غيرهَ ولا يتابع الغزوَ على بلد ويعطّل مِن بلاد المشركين 

غيره إلا أن يختلف حال أهل البلدان فيتابع الغزو على من يخاف نكايته أو من يرجو 

غلبة المسلمين على بلاده فيكون تتابعه على ذلك وعطل غيره بمعنى ليس في غيره 

مثله. قال: وإنمّا قلت بما وصفت أنّ رسول الله صلّى الله عليه ]وآله[ وسلّم لم يخل 

من حين فرض عليه الجهاد من أن غزا بنفسه أو غيره في عام من غزوة أو غزوتين أو 

سرايا وقد كان يأتي عليه الوقت لا يغزو فيه ولا يسري سرية«))).

ولكي يثبت الشافعيّ أنَّ محاربةَ الكفّار المسالمين فرضٌ واجبٌ أداءه مرةًّ واحدة في كلّ 

د بن إدريس الشافعي، الأم، المصدر السابق، ج4، ص 168. أبو عبد الله محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام108

عام )على أقل تقدير( يستند إلى جزء مِن سيرة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ الذي نقله 

في كلامه. أمّا نحن فنتساءل: كيف يفُهَم من سيرة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أنَّه يجب 

خوض ما لا يقلّ عن حرب ابتدائية واحدة في كلّ عام؟ الشافعي نفسه يقول أن النَّبيّ صلَّى 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ »غزا بنفسه أو غيره في عام من غزوة أو غزوتين أو سرايا وقد كان يأتي 

عليه الوقت لا يغزو فيه ولا يسري سرية«. من البديهي أنَّ سبب ذلك هو أنَّ النَّبيَّ الأكرم صلَّى 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ما كان يخوض الحروب إلا عند حصول اعتداء من قِبَل الأعداء، فعند ذلك 

كان يحضر بنفسه أو يرسل قوّات للِتصدّي والدفاع؛ وإنَّ اعتداء العدوّ كان يحصل مرةّ واحدة 

طوال العام الواحد، وفي بعض السنوات مرَّتيَن أو أكثر، وفي أعوام أخرى لم يحصل أيّ هجوم 

الحروب  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في خوض  النَّبي صلَّى  مبادرة  فإنَّ  ثمَّ  العدوّ. ومن  وتعدّ من 

متوقفة على اعتداء العدوّ فقط، ولم يقدم أبدًا على محاربة الكفّار المسالمين ابتداءً.

إذا سُئِلَ أحدُهم: »كم مرةّ تراجع الطبيب في السنة؟« سيقول: »أراجع الطبيب متى ما 

شعرتُ بالمرض«. لأنَّ مراجعةَ الطبيب في ذاتها غير مطلوبة. وهكذا الأمر بالنسبة لحروب 

النَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، فالحربُ الابتدائية بذاتها ليست هي المطلوبة، وإنَّ النَّبيَّ 

د جواد البلاغي والشيخ  الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ -بحسب ما ذكر كلٌّ مِن العَلّمة محمَّ

د عبده، وبحسب ما تشهد به الوقائع التاريخية- لم يقَدم مطلقًا على الحرب الابتدائية،  محمَّ

بل كان يبادر بالدفاع متى ما كان ضرورياً بسبب هجمة عسكرية مِن العدوّ أو لكِونه ]أي 

العدو[ في طور الاستعداد والتأهب لشِنّ الهجوم.

ومِن الواضح أنَّ هذه السيرة النبويةّ التي أوردها الشافعيُّ لا يسُتفاد منها وجوب شَنّ ما 

مَ ذكرُ ما دَفعََ  لا يقلّ عن حرب ابتدائية واحدة ضدّ الكفّار المسالمين في كلّ عام. لقد تقَدَّ

الشافعيَّ إلى كلّ هذا التكلفّ؛ فهو يرى أنَّ آيات الجهاد المقيَّدة )التي جعلت بِدء الاعتداء 

مِن قبل الكفّار شرطاً لمحاربتهم( آيات منسوخة؛ ويعتقد بمقتضى آيات الجهاد المطلقة أنَّ 

محاربةَ الكفّار ابتداءً واجبٌ. ولذا اضطرّ إلى تحديد وقت هذه الفريضة الواجبة ودفعاتها. 

ولأنَّ الكتابَ والسنّةَ يخلوان مِن دليلٍ يوضّح ذلك اضطرَّ وبتكلفٍّ بالغ إلى التمسّك بسيرةِ 

سَلكََ  قد  كان  لو  ولكنّه  ذلك!  على  دلالة  أيّ  من  الخالية  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  النَّبيّ صلَّى 

لأفتى  المقيَّدة  الجهاد  آيات  نسخ  إلى  يذهب  أن  دون  ومن  البداية  منذ  الصحيح  الطريقَ 

المسالمين، ولأوَجَبَ  الكفّار  الابتدائية ضدّ  الحرب  بعدم جواز  الآيات وقال  بمقتضى هذه 

الدفاعَ متى ما حصل اعتداء من العدوّ، أو متى ما كان يعدّ العُدّةَ لشِنّ الهجوم. عند ذلك 

لما كان يضطرّ إلى أن يستند إلى غير المعتبر وغير المقبول مِن سيرة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ 



109 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

وآلهِ وسلَّمَ ليِحدد بذلك وقت الحرب الابتدائية ودفعاتها، ولما كان يضع طريقًا خاطئاً أمام 

الفقهاء مِن بعده.

فضلً على ذلك يتحدّثُ الشافعيُّ في هذا البحث عن الخليفة ويبيّن مهمّته في مسألة 

الحرب؛ وهنا لنا أنْ نتساءَل هل معاصرته للِخلفاء العباسيين الذين كانوا يشنون حروباً ابتدائيّة 

جعلته مضطرًّا إلى الإفتاء بنحوٍ منسجم مع نهجهم وأن يذكر كلّ ذلك اضطرارًا؟ لا يمكن نفي 

هذا الاحتمال، وإذا صحَّ ذلك فيجب القول أنَّ السياسة قد أثَّرت على هذه المسألة.

أنهّ كان يرسل  الثاني ذكُِرَ فيها  الملحَظ الآخر حول هذا الموضوع هو أنَّ سيرة الخليفة 

قوّاته للِحربِ في كلّ عام، إذ قيل: »كان عمر يعقّب الجيوش في كلّ عام«)))، ومن المحتمَل 

أن تكون السيرة المنقولة عن عمر أيضًا قد أثَّرت على فتوى الشافعي.

على أيّ حال، إنَّ ما أفتى به الشافعيُّ حول وجوب محاربة الكفّار المسالمين مرةًّ واحدة 

في كلّ عام لا يمكن قبوله بأيّ وجه. بيد أنَّ هذه الفتوى المرفوضة قد ثبُِتتَ في الفقه المدوَّن 

ت لدى الحوزات العلميّة وعلى مرّ العصور مِن المسلَّمات، إذ سادت في  في ذلك العصر، وعُدَّ

الأوساط الفقهيّة والحوزات العلمية، وبنحوٍ بات الشيخُ الطوسيُّ في بحثه حول هذه المسألة غير 

قادر على التحرر مِن هيمنتها والتفكير بحريةّ. ولذلك نجد الشيخَ قد اتَّبعَ الفقه السائد في ذلك 

العصر وأورد في كتبه الفقهية فتوى الشافعي نفسها ومن دون أن يخضعها للِنقاش والتحليل!

فتوى الشيخ الطوسي

يقول الشيخ الطوسي:

»على الإمام أن يغزو بنفسهِ أو بسراياه في كلّ سنة دفعةً حتّى لا يتعطلّ الجهاد«))).

ولكنَّ تعطيلَ الفروض يصدق على ما يكون مطلوباً في ذاته مثل الصّلاة والصّيام، وليس 

كالحرب الدفاعيّة التي تتوقف على اعتداء العدوّ أو استعداده لشِنّ الهجوم. ما يقوله الفقهاء 

ضدّ  الابتدائيةَ  الحربَ  يعدّون  أنهّم  على  دليل  المسألة  في هذه  الطوسي  الشيخ  أمثال  مِن 

الكفّار المسالمين عبادةً مطلوبة في ذاتها مثل الصّلاة والصّيام. يقول الشيخُ في موضعٍ آخر:

»أقلّ ما عليه أن يغزو في كلّ عام غزوة، وكلمّا أكثروا الجهاد كان أكثر فضلً لأنهّ مِن 

فرائض الكفايات، فكلمّا كان أكثر كان أفضل«))).

ابن الأثير، جامع الأصول في أحاديث الرسول، المصدر السابق، ج 2، ص 610. 	(((
د الطوسي، المبسوط في فقه الإمامية، المصدر السابق، ج 2، ص 2. أبو جعفر محمَّ 	(((

المصدر نفسه، ج2، ص 10. 	(((



الجهاد في الإسلام110

نجد هنا أنَّ فتوى الشافعي أدُرجَت في الكتاب الفقهي الخاص بشيخ الطائفة ومِن دون أيّ 

نقد ومناقشة. الفرق الوحيد هو أن الشيخ استخدم مفردةَ »الإمام« بدلً عن »الخليفة«، وكان 

مراده الإمام المعصوم، لأنَّ الفقهاء الشيعة يشترطون في خوض الحرب الابتدائية صدور أمر 

مِن الإمام المعصوم مبسوط اليد.

اتَّبعَ الشيخَ الطوسيَّ الفقهاءُ الآخرون الذين كانوا تحت تأثير شخصيته وآثاره، إذ أوردوا 

الفتوى نفسها في كتبهم الفقهية.

فتوى المحقق الحلّي )602-676هـ(

يقول المحقق الحليّ في كتابه )الشرائع(:

»كلّ مَن يجب جهاده فالواجب على المسلمين النفور إليهم إمّا لِكفّهم وإمّا لنِقلهم 

إلى الإسلام، فإنْ بدؤوا فالواجب محاربتهم، وإنْ كفّوا وَجَبَ بحسب المكنة وأقلهّ في 

كلّ عام مرةًّ؛ وإذا اقتضت المصلحة مهادنتهم جاز«))).

، إذ أوَردََ ما ذكره الشيخ الذي كان  إذن نجد المحقق الحليّ أيضًا قد اتَّبَعَ الشيخَ الطوسيَّ

بدوره متبّعًا الشافعيَّ في هذه المسألة، وذلك من دون أيّ مناقشة ونقد وتمحيص.

وتجدر الإشارة هنا إلى وجود ملحظيَن في كلام المحقق الحليّ؛ الملحظ الأوّل هو أنهّ عدَّ 

الحربَ وسيلةً لنِقل الكفّار إلى الإسلام، وهذا يعني فرض الإسلام بقوّة السلاح. والملحَظ الآخر 

في قوله »إنْ كَفّوا ]عن القتال[ وَجَبَ بحسب المكنة«، وهذا تصريحٌ بأنَّ مراده هو وجوب 

الحرب الابتدائية لنِقل الكفّار إلى الإسلام.

وقد سار على هذا المنوال الفقهاء الآخرون الذين جاءوا بعد المحقق الحليّ، إذ أوردوا في 

كتبهم الفقهية فتوى الشافعي نفسها التي قبلها الشيخُ الطوسي؛ ومن بين هؤلاء نجد العَلّمة 

]ابن المطهر[ الحليّ إلى جانب قبوله الفتوى قد عمد إلى تعزيزها بالاستدلال.

فتوى العلّمة ]ابن المطهر[ الحلّي )648-726ه(

يقول العَلّمة الحليّ:

»الكفّار إنْ كانوا قاطنين في بلادهم غير قاصدين لِقتال المسلمين، فالجهاد لهم فرض 

كفاية لا فرض عين... وأقلّه في كلّ سنة مرةّ، وما زاد فهو أفضل... لأنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ 

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ فعل ذلك، فإن غزاة بدر كانت في السنة الثانية مِن الهجرة، وغزاة 

نجم الدين جعفر بن حسن المحقق الحلّ، شرائع الإسلام في معرفة الحلال والحرام، ط: الرابعة، )قم:  	(((
مؤسسة إسماعيليان، 1408هـ(، ج1، ص 281.



111 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

وغزاة  الخامسة،  في  الخندق  وغزاة  الرابعة،  في  الرقاع  ذات  وغزاة  الثالثة،  في  أحد 

الثامنة، وغزاة  السابعة، وفتح مكّة في  السادسة، وفتح خيبر في  المصطلق في  بني 

تبوك في التاسعة«))).

الآخرين  الفقهاء  أنَّ كلامه وكلام  الحليّ هو  العَلّمة  إيراده هنا على  نروم  الذي  الإشكال 

يدور حول محاربة الكفّار ابتداءً، والذي يعبّرون عنه بـ»الجهاد الأصلي«، في حين إنَّ حروب 

سيرته  إلى  الاستناد  يمكن  كيف  إذن  دفاعيّة،  كانت  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  الله  رسول 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في حروبه الدفاعية من أجل أحكام الحرب الابتدائية؟ لقد بذل  صلَّى 

النبيُّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في معركة بدر جهدًا كبيراً لحؤول دون اندلاع الحرب، 

ولكنَّ العدوّ رفض ذلك وبدأ بالهجوم، مما اضطرّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ إلى الدفاع. وفي 

معركة أحد أيضًا بدأ الهجوم الأول من العدوّ وكان النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في موقف 

المدافع. وهكذا الأمر بالنسبة لسائر الحروب، إذ كانت مبادرات النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

وسلَّمَ الدفاعية تتبع مبادرات العدوّ العدوانية. فلا يمكن القول بأنَّ النبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

وسلَّمَ كان قد رسم خطةًّ أو وضع برنامجًا يقتضي خوض ما لا يقل عن حرب ابتدائية واحدة 

في كلّ عام، بل كان يخوض الحروب للِدفاع فقط. ولذلك لم يخض حرباً في السنة الأولى من 

الهجرة، والسبب هو أن العدوّ في تلك السنة لم يشن هجومًا. إذن لا يمكن الاستناد إلى سيرة 

النبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في مبادراته الدفاعية لوِضع أحكام الحرب الابتدائية. 

الخامسة  السنة  في  كانت  الخندق  »معركة  أن  ذكر  ]الحليّ[  العلّمة  أنَّ  هو  الآخر  الإشكال 

للِهجرة، ومعركة بني المصطلق في السنة السادسة«. في حين إنَّ كلتا معركتيَ الخندق وبني 

المصطلق –وبحسب ما ذكر الواقدي- حدثتا في السنة الخامسة، وإنَّ معركة بني المصطلق 

وقعت قبل معركة الخندق))). إذن وقعت حربان دفاعيتان في سنة واحدة، لأنَّ العدوَّ مارس 

أفعاله العدوانية مرتّيَن في تلك السنة.

إذن نجد العَلّمةَ الحليّ أيضًا متأثراً بشخصيّة الشيخ الطوسي الذي قبَِلَ هو الأخير بفتوى 

الشافعي؛ ولذا أورد الفتوى نفسَها على أنهّا فتواه، ثمّ حاول تبريرها وإسنادها إلى سيرة النَّبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ التي تشير –بحسب رأيه- إلى أنهّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ كان 

يغزو مرةًّ واحدة في كلّ سنة. وقد اتضح فيما تقدّم أن هذا الاستناد غير صحيح.

د بن المطهر الحلي، تذكرة الفقهاء، المصدر السابق، ج9، ص 16. الحسن بن يوسف بن علي بن محمَّ 	(((
الواقدي، المغازي، المصدر السابق، ج1، ص 404 و440. 	(((



الجهاد في الإسلام112

فتوى الشهيدَين

قال الشهيد الأوّل )734-786هـ( في )اللمعة( والشهيد الثاني )911-965هـ( في )شرح 

اللمعة(:

»يجب ]الجهاد[ على الكفاية، وأقلّه مرةّ في كلّ عام، لقِولهِ تعالى: ﴿فَإِذَا انسَلَخَ الْشَْهُرُ 

الأشهر  انقضاء  بعد  ]أي  انسلاخها  بعد  أوُجِبَ   ،]5 ]التوبة:  الْمُشْركِِينَ﴾  فَاقْتُلوُا  الْحُرمُُ 

الحُرمُ[ الجهادُ وجعله شرطًا فيجب كلمّا وُجِدَ الشرط، وَلا يتكرر بعد ذلك بقيّة العام، 

لعِدم إفادة مطلق الأمر التكرار؛ وفي نظر يظهر مِن التعليل، ]لأنَّ وقوع الأمر عقيب 

الحظر لا يدلّ إلا على رفع المنع، أمّا الوجوب فيجب استفادته مِن دليل آخر[«))).

يظهر من عبارة )شرح اللمعة( أنَّ أصل وجوب الجهاد مرةًّ في كلّ عام لا نقاش فيه، بل 

النقاش في الاستدلال الذي جرى حول هذه المسألة.

حَيْثُ  المُْشْركِيِنَ  فاَقتْلُوُا  الحُْرمُُ  الْشَْهُرُ  انسَلخََ  ﴿فإَِذَا  بالآية  الاستدلال  أنَّ  نعلم  أن  يجب 

وَجَدتُّمُوهُمْ﴾ قد وَردََ لأوّل مرةّ في كلام العَلّمة الحليّ في كتابه )تذكرة الفقهاء(، وإنَّ شارح 

)اللمعة( أورد استدلالَ العَلّمة نفسه، ثمَّ أشار إلى أنَّ فيه بحث ونقاش، ولكنّه لم يذكر بحثاً 

ولا نقاشًا حول ذلك.

أمّا البحث النظري الذي يمكننا بيانه في هذا الصدد فهو أنَّ موضوع الآية المذكورة يدور 

حول المشركين الناكثين للِمعاهدة، إذ مُنِحوا مهلةً لمدّة أربعة أشهر ليسيحوا في الأرض: ﴿

فسَِيحُوا فِي الْرَضِْ أرَْبعََةَ أشَْهُرٍ﴾ ]التوبة: 2[ يظهر من هذه الآية أنَّ المراد هو أربعة أشهر 

متتالية، فإذن لا يمكن أن يكون المقصود هي الأشهر الحرام المعهودة، أي ذو القعدة وذو 

الحجّة ومحرمّ ورجب، لأنَّ شهر رجب لا يلي شهر محرمّ مباشرةً. وحين تقول الآية: ﴿إذَِا انسَلخََ 

الْشَْهُرُ الحُْرمُُ﴾ فالمراد هو بعد انتهاء المهلة الممنوحة للِمشركين الناكثين الذين يحُرمَ قتلهم 

خلالها، أي بعد أن انتهت هذه المدّة وظلوّا مستمرّين بنقضهم للِعهد واعتدائهم عند ذلك 

ينبغي التصدّي لهم بقوّة السلاح. لذا فإنَّ المقصود مِن الأشهر الحرم في هذه الآية ليست أشهر 

أربعة محددة وموجودة في كلّ عام، ومِن ثمَّ لا يصحّ أن يقُال: يجب شنّ ما لا يقلّ عن حرب 

ابتدائية واحدة ضدّ الكفّار في كلّ عام بعد تصرمّ الأشهر الحرام الأربعة بحجّة أنّ فعل الأمر 

»فاقتلوا« لا يفهم منه أكثر مِن مرةّ واحدة.

ولأنَّ العَلّمة الحليّ قبَِلَ الرأيَ القائل بوجوب الحرب الابتدائية مرةًّ واحدة في كلّ عام 

المصدر  الدمشقية،  اللمعة  البهية في شرح  الروضة  الثاني[،  ]الشهيد  العاملي  الدين  نور  بن  الدين  زين  	(((
السابق، ج2، ص 381.



113 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

فلذا راح يبحث عن الدليل، واستشهد في بعض المواضع بسيرة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

وسلَّمَ وزعم أنهّ كان يخوض حرباً ابتدائية واحدة في كلّ عام، وقد اتضح أنَّ الأمرَ لم يكن 

لَ في موضع آخر بالآية ﴿فإَِذَا انسَلخََ الْشَْهُرُ الحُْرمُُ فاَقتْلُوُا المُْشْركِيِنَ﴾، ولكن  كذلك. وتوسَّ

اتضح آنفًا أنَّ الاستناد إلى هذه الآية في هذا الموضع غير وارد. الطريق الصحيح الذي كان 

الابتدائية  الحرب  وجوبَ  البحث  بداية  منذ  يرفض  أن  هو  اتخاذه  الحليّ  بالعَلّمة  يفُترضَ 

مرةًّ واحدةً في كلّ عام لكي لا يضطرّ إلى البحث عن الدليل على ذلك والتشبثّ بأمورٍ لا 

تثبت مراده.

البديهي أنَّ قبول الشهيدَين بأصل وجوب الحرب الابتدائية في كلّ عام يعود إلى  ومن 

م  اتبّاعهما رأيَ الشيخ الطوسيّ الذي كان قد سَلَّمَ من قبل بفتوى الإمام الشافعي. وقد تقدَّ

الحديثُ عن كون فتوى الإمام الشافعي لا تستند إلى أيّ دليل فقهيّ واجتهاديّ.

فتوى المحقق الثاني ]الكركي[ )870-940ه(

الثاني في كتابه )جامع المقاصد في شرح قواعد الأحكام( للِعلّمة ]ابن  يقول المحقق 

المطهر الحليّ[:

»]الجهاد[ واجبٌ في كلّ سنة مرةّ، إلا لِضرورة، فمع الضرورة قد لا يجب في السنة 

أصلً، وقد يجب أزيد مِن مرةّ، والمستند النص والإجماع«))).

الفتوى  فلذا قبل  المسألة[،  الفقهاء ]في هذه  بين  اختلافاً  أيضًا  الثانيُّ  المحققُ  لم يجد 

الرائجة، وإن كان الأجدر به ألا يقبلها، ثم قال: »والمستند النص والإجماع«. ومراده من النص 

الحليّ،  العَلّمة  بها  استشهد  التي  المُْشْركِِينَ﴾  فاَقتْلُوُا  الحُْرمُُ  الْشَْهُرُ  انسَلخََ  ﴿فإَِذَا  الآية  هي 

أنَّ جميع  فهو  الإجماع  من  مراده  أمّا  الحكم.  هذا  على  تدلّ  لا  الآية  هذه  أن  سلفًا  واتضح 

الفقهاء، بدءًا مِن الشيخ الطوسي ومن تلاه، قد أفتوا بذلك. واتضح سلفًا أنَّ فتاوى الفقهاء ]في 

هذه المسألة[ –بدءًا من الشيخ الطوسي ومَن تلاه- تعود إلى فتوى الإمام الشافعي في كتاب 

)الأمّ(. ومن ثمَّ لا يوجد ثمّة إجماع ليكون حجّةً ونافعًا في إثبات هذا الحكم.

فتوى صاحب )جواهر الكلام(

د حسن النجفي[ في هذه المسألة: يقول صاحب كتاب )الجواهر( ]الشيخ محمَّ

في  الجهاد  يفعل  ما  أقلّ  أنَّ  والكركيّ  والشهيدَين  والفاضل  ]الطوسي[  الشيخ  »وعن 

علي بن الحسين الكركي، جامع المقاصد في شرح القواعد، ط: الثانية، )قم: مؤسسة آل البيت، 1414هـ(،  	(((
ج3، ص 365.



الجهاد في الإسلام114

السنة مرةّ، بل عن الأخير دعوى الإجماع عليه، وهو الحجّة إن تم، لا ما قيل مِن قوله 

تعالى )فَإِذَا انسَْلَخَ الْشَْهُرُ الْحُرمُُ( الآية،... إذ هو كما ترى فيه نظر من وجوه«))).

لا يناقش صاحبُ )الجواهر( في أصل »وجوب الحرب الابتدائية مرةً في كلّ سنة«، ولكنّه 

يناقش في دلالة الآية التي أوردها العلّمة الحليّ كدليل وحجّة لهذه المسألة، ويقف عند ذلك 

ويدعو للِتأمل؛ ثمَّ يقول: »عن الأخير ]أي الكركي[ دعوى الإجماع عليه، وهو الحجّة إنْ تم«. ولكن 

الإجماع في هذه المسألة –وبحسب ما أسلفنا- لم يتم، لأنَّ فتاوى الفقهاء منذ الشيخ الطوسي 

ومن تلاه تنتهي إلى فتوى الإمام الشافعي، وفتوى الأخير لا تستند إلى أيّ دليل يعُتدَّ به.

قد يمرّ في ذهن أحدنا أنَّ مراد صاحب الجواهر مِن قوله بأنَّ الإجماع في هذه المسألة 

»هو الحجّة إنْ تم« هو التشكيك في الإجماع. أي إذا كان الإجماع في رأيه غير محرَز فإنهّ لا 

يوجَد لديه دليل على هذه المسألة، لأنَّه –بحسب هذا الافتراض- يرفض دلالةَ الآية المذكورة 

فاقدًا  السنة-  مرةًّ في  الابتدائي  الجهاد  الحكم –أي وجوب  أصلُ  يظلّ  فلذا  الأمر.  على هذا 

للِدليل مِن منظوره، ومِن ثمَّ يكون منتفياً. لا أدري هل يمكن أن ننسب هذا الرأي لصاحب 

)الجواهر( أم لا يمكن؟

لزوم عدول الفقهاء عن هذه الفتوى

علمنا سلفًا أنَّ الفقهاء يقولون: »يجب محاربة الكفّار المسالمين مرةًّ في كلّ سنة«. وزعُِمَ 

أنَّ في هذه المسألة إجماع. ما نروم قوله الآن وفي هذه المسألة هو أنَّ هذا الحكم لو كان 

لام طوال سنوات حكمه أن يشنَّ حرباً  حكم الله حقًا لكَان يجب على الإمام علي عليهِ السَّ

ابتدائية ضدّ الكفّار المسالمين مرةًّ في كلّ سنة، وأن يضع ذلك ضمن أولوياته. إذن لماذا لم 

لام على خوض الحرب الابتدائية  يفعل ذلك؟ ألم يكن مجردّ عدم إقدام الإمام علي عليهِ السَّ

أنَّه ليس حكمًا من أحكام الله؟ فلو كان كذلك لما كان  مرةّ في كل سنة دليلً واضحًا على 

يتردد في إقامته.

إذا كان الفقهاء لا يمتلكون إجابةً عن هذا السؤال فالحقُّ يقتضي العدول عن هذه الفتوى، 

وألا ينسبوا بعدئذ مثل هذا الحكم إلى الإسلام، ولكي لا يتَُّهم الإسلام بأنهّ قد أمر أتباعه بأن 

يبدؤوا الحرب مع المسالمين ويسفكوا دماؤهم بوصفه تكليفًا شرعيًا. فمثل هذا القول يلحق 

ضررًا فادحًا بمكانة الإسلام وسمعته في أرجاء العالمَ، وإنهّ ظلمٌ يمارسه ولاة الإسلام بحقّ هذا 

الدين الإلهي مِن حيث لا يشعرون!

د حسن النجفي الأصفهاني، جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، المصدر السابق، ج21، ص 10 و11. محمَّ 	(((



115 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

لام سبب التهديد العسكري الذي وجهه النَّبيُّ سليمان عليهِ السَّ

بعد أن اتضّح أنَّ فرض الدين بقوّة السلاح مرفوض مِن المنظور الإسلامي وإنَّ هدايةَ النّاس 

يجب أنْ تتم بالحكمة والموعظة الحسنة وبالبحث والاستدلال وبالتي هي أحسن، قد يعُرضَ 

لام في التعامل  سؤالٌ مؤدّاه: ألم يكن التهديد العسكريّ الذي بادر به النَّبيُّ سليمان عليهِ السَّ

مع مملكة سبأ مِن أجل فرض الدين؟ بعد أن رفَضََت مملكةُ سَبَأ دعوةَ النَّبيّ سليمان للِحضور 

لام الهدايا وقال: ﴿فلَنََأتْيَِنَّهُم بِجُنُودٍ لَّ قِبلََ  عنده وأرسلت إليه الهدايا، رفَضََ سليمان عليهِ السَّ

المعروض عن  السؤالُ  ]النمل: 37[ يستفهم  صَاغِرُونَ﴾  وَهُمْ  أذَِلَّةً  نْهَا  مِّ وَلنَُخْرجَِنَّهُم  بِهَا  لهَُم 

لفَِرضِ  يكن  ألم  لام،  السَّ عليهِ  النَّبيُّ سليمان  الذي وجهه  العسكريّ  التهديد  مِن هذا  الهدف 

الدين وبقوّة السلاح؟

لمعرفة الإجابة عن هذا السؤال ينبغي معرفة الظروف التي حصل فيها هذا التهديد لنِعلم 

الهدف منه.

القصّة إجمالً هي أنَّ النَّبيّ سليمان اطلّعَ من خلال الهدهد على وجود مملكة سبأ والملِكة 

والهيئة الحاكمة والوضع الداخليّ فيها مِن كلّ الجوانب؛ وقد ذكََرَ الهدهد في تقريره للِنبيّ 

سَبَإٍ  وَجِئتْكَُ مِن  بِهِ  تحُِطْ  لمَْ  بِمَا  أحََطتُ  لام حول أوضاع مملكة سبأ: ﴿...  السَّ سليمان عليهِ 

بِنَبَإٍ يقَِينٍ إنِِّي وَجَدتُّ امْرَأةًَ تمَْلِكُهُمْ وَأوُتيَِتْ مِن كلُِّ شَيْءٍ وَلهََا عَرشٌْ عَظِيمٌ وَجَدتُّهَا وَقوَْمَهَا 

لَ  فهَُمْ  بِيلِ  السَّ عَنِ  هُمْ  فصََدَّ أعَْمَالهَُمْ  يْطاَنُ  الشَّ لهَُمُ  وَزَيَّنَ  اللَّهِ  دُونِ  مِن  مْسِ  للِشَّ يسَْجُدُونَ 

يهَْتدَُونَ﴾ ]النمل: 23 و24[

وفي ضوء تقرير الهدهد حول الواقع السياسيّ والاجتماعيّ والعقائديّ في سبأ كَتبََ النَّبيُّ 

نِ الرَّحِيمِ﴾ ]النمل: 30[،  لام رسالةً طيّبة ومحترمَة بدأت بـ﴿بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَٰ سليمان عليهِ السَّ

وأرُسِلتَ مِن خلال الهدهد إلى حكومة سبأ، وقد دُعيت الهيئة الحاكمة فيها إلى عدم التعالي 

على سليمان وأن يأتوا إليه بسلام. وعندما وصلت رسالةُ النَّبيّ سليمان إلى ملكة سبأ شاوَرتَْ 

لها:  فقالوا  الدعوة؟  للِردّ على هذه  فعله  ينبغي  فيما  واستشارتهم  الحكوميين  والقادة  الملأ 

قالت   ]33 ]النمل:  تأَمُْرِينَ﴾  مَاذَا  فاَنظرُِي  إلِيَْكِ  وَالْمَْرُ  شَدِيدٍ  بأَسٍْ  وَأوُلوُ  ةٍ  قوَُّ أوُلوُ  ﴿ نحَْنُ 

لكَِ يفَْعَلوُنَ   الملكة: ﴿قاَلتَْ إنَِّ المُْلوُكَ إذَِا دَخَلوُا قرَْيةًَ أفَسَْدُوهَا وَجَعَلوُا أعَِزَّةَ أهَْلِهَا أذَِلَّةً وكََذَٰ

وَإنِِّي مُرسِْلةٌَ إلِيَْهِم بِهَدِيَّةٍ فنََاظِرةٌَ بِمَ يرَجِْعُ المُْرسَْلوُنَ﴾ ]النمل: 34 و35[ وقد فعلت ذلك فعلً، 

ا  مَّ وننَِ بِمَالٍ فمََا آتاَنيَِ اللَّهُ خَيْرٌ مِّ وحين وصلت الهديةُ إلى سليمان قال لحامل الهدية: ﴿أتَمُِدُّ

نْهَا  آتاَكمُ بلَْ أنَتمُ بِهَدِيَّتِكُمْ تفَْرحَُونَ ارجِْعْ إلِيَْهِمْ فلَنََأتْيَِنَّهُم بِجُنُودٍ لَّ قِبلََ لهَُم بِهَا وَلنَُخْرجَِنَّهُم مِّ

أذَِلَّةً وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾ ]النمل: 36 و37[



الجهاد في الإسلام116

هذا  وهدف  لام  السَّ عليهِ  سليمان  النَّبيُّ  وجّهه  الذي  العسكريّ  التهديد  حقيقة  لمعرفةِ 

التهديد وآثاره لا بدَّ من الالتفات إلى جملة من الملاحظ، ونعرضها كالآتي:

لام من خلال تقرير الهدهد أنَّ نظامَ الحكم في  الملحظ الأول: عَلِمَ النَّبيُّ سليمان عليهِ السَّ

سبأ فرديٌّ واستبداديّ، وهنالك امرأة لها سلطة مطلقَة في تلك المملكة وبيدها أدوات السلطة 

كافةّ، وليس للِنّاس أيّ دَور في إدارة المجتمع وتحديد المصير، بل كلهّم خاضعون لإرادة الهيئة 

الحاكمة، والجميع مضطرّون إلى تحمّل الظلم والتمييز والإكراه الذي تمارسه السلطة، ولا يحقّ 

لهم الاحتجاج، وعليهم الاندماج مع هذه الحياة المذلةّ والعبودية. من الواضح أنَّ في مثل 

هذه البيئة لا توجد أيّ حرية للِتفكير والعمل والحركة الاختيارييَن نحو الكمال. وليس هذا 

فحسب، بل حتىّ عقائد النّاس وطقوسهم الدينية تحُدَد من قبل الحكومة.

الملحظ الثاني: دعا النَّبيُّ سليمان الهيئةَ الحاكمة في سبأ للحضور عنده، ولم يدعُ أهل 

سبأ؛ لأنَّ مصدر البؤس والحرمان الذي يرزح تحته النّاس هي الهيئة الحاكمة وحكمهم المستبد. 

وإذا كان يفُترضَ إجراء الإصلاحات فيجب البدء من النخبة الحاكمة، فما لم يصلح الحاكمون 

والممسكون بزمام الأمور لن يتحقق أي إصلاح في الطبقات الدنيا من المجتمع. لذا دعا النَّبي 

لام الهيئة الحاكمة من أجل إصلاحهم، وهذا ما يؤدّي بدوره إلى إصلاح واقع  سليمان عليهِ السَّ

المجتمع.

لام في سياق كلامه أنَّ الهيئة الحاكمة في سبأ،  الملحظ الثالث: ذكََرَ النَّبيُّ سليمان عليهِ السَّ

وعلى رأسهم الملكة، إذا رفضوا المجيء إليَّ بسلم وصفاء ومن دون استعلاء سأخرجهم من 

تلك المملكة بالقوّة العسكرية وهم أذلاء وصاغرون. يؤكّد سليمان أنهّ يخُرج النخبة الحاكمة 

وليس النّاس؛ أي إنيّ أزيل مصدر كلّ هذا البؤس الذي يمرّ به أهل سبأ ليتحرر المضطهدون 

والأسرى في هذه المملكة، وليجدوا الطريق نحو حياة هانئة وسعيدة وفي فضاء خال من أي 

استبداد وتعسّف.

لام شيئاً حول فرض عقيدة التوحيد بقوّة  الملحظ الرابع: لم يذكر النَّبيُّ سليمان عليهِ السَّ

السلاح، ولم يناقشهم حول العقائد الدينية، إذ ما كانت ثمّة حاجة إلى هذا النقاش والبحث، 

لأنَّه مع إزالة أعضاء الحكومة الاستبدادية على يده ستتُاح للِناس بيئة حرةّ للِبحث والاستدلال 

ا. ومن ثمَّ لم تعد ثمّة حاجة إلى أن يقول  حول العقائد الدينية، وسيقبلون بما يجدونه حقًّ

سليمان أريد أن أفرض على النّاس عقيدةَ التوحيد بقوّة السلّح وتحت عنوان الجهاد، وبحسب 

ما ذكره الفقهاءُ في مسألة الجهاد!

لام تحكم به فطرة جميع البشر  الملحظ الخامس: إنَّ ما كان يسعى إليه سليمان عليهِ السَّ



117 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

في  وليس  والتضييق  الاستبداد  وطأة  تحت  يرزحون  أناس  ثمّة  كان  إذا  أنَّه  وهو  به،  وتقرّ 

وسعهم النضال والنهوض للِخلاص مِن حكومة الظلم، وإذا كان هناك مَن يمتلك قوّةً تجعله 

قادرًا على تحرير هؤلاء المضطهدين مِن براثن الظلم والاستبداد فإنَّ فطرة جميع النّاس تحكم 

هؤلاء  إنقاذ  إلى  يسارع  أنْ  ذاك  القوّة  صاحبِ  على  يحتمّ  والوجداني  العقلي  الواجب  بأن 

سعيدة  حياة  بناء  أيضًا  هؤلاء  ليتمكّن  المستبدة،  الحكومة  أسر  من  ليحررهم  المضطهدين 

بإرادتهم الحرةّ، ووضع الخُطى نحو الكمال. لذلك عندما اطلّعَ سليمان على أحوال أهل سبأ 

طريقة  بأفضل  النّاس  حياة  عن  الاستبدادية  الحكومة  ليزيح  ساعده  عن  رَ  شَمَّ المضطهدين 

ممكنة، ولينقذهم من الظلم والجور.

الملحظ السادس: لم يقصد سليمان أن ينفّذ تهديدَه على أرض الواقع ويحتل أرض سبأ 

إنَّ  بعبارةٍ أخرى  التهديد.  يريد أن يحقق تدبيره من خلال نفس  العسكرية، بل كان  بالقوّة 

المصلحةَ كانت تقتضي إنشاء التهديد وليس تنفيذه. لأنهّ كان يعلم أنَّ الطبقة الحاكمة في سبأ 

ستأتي إليه من دون الحاجة إلى تنفيذ تهديده العسكري، ولم تعد ثمّة حاجة لشن الهجوم. 

وقد حصل ذلك فعلً، فما إن علمت الهيئة الحاكمة في سبأ بقوّة سليمان العظيمة حتى جاءت 

السياسية  بالإصلاحات  والشروع  سبأ  أهل  تحرير  بداية  هذه  كانت  وقد  سلمي.  بشكل  إليه 

والاجتماعية وحتىّ العقائدية الشاملة في هذه المملكة.

الملحظ السابع: اتخّذّ النَّبيُّ سليمان تدبيراً لتطلعّ مَلكة سبأ وأعضاء حكومتها على قوّته 

لتِقبّل  الإلهية والإعجازية، وليحصل فيهم انقلابٌ روحيّ ومعنوي، وليكونوا مستعدّين نفسياً 

الحقيقة بشكل سلمي، وحتىّ أن يتركوا عقيدةَ عبادة الشمس ويتقبلّوا عقيدة التوحيد. لذلك 

عندما كانت ملكة سبأ وأحد وزرائها في طريقهما إلى سليمان، قام أحد أفراده وبأمرٍ منه بنقل 

عرش الملكة وبقوّة إلهية مِن سبأ إلى سليمان. وعندما حضرت الملكةُ عند سليمان وعرفتْ 

عرشها الذي غيّروا شيئاً من ظاهره أدركت القوّةَ الإلهية التي يمتلكها سليمان أكثر من قبل 

وقالت: ﴿وَأوُتيِنَا العِْلمَْ مِن قبَْلِهَا وكَُنَّا مُسْلِمِينَ﴾ ]النمل: 42[، ثمَّ تابتَ عند سليمان وقالت: 

﴿ ربَِّ إنِِّي ظلَمَْتُ نفَْسِي وَأسَْلمَْتُ مَعَ سُليَْمَانَ للَِّهِ ربَِّ العَْالمَِينَ﴾ ]النمل: 44[.

لقد حصل كل هذا التغيير الفكري والعقائدي في روح الملكة ومساعديها ببركة التدبير 

لام، إذ دخلوا عالمًا جديدًا مترعًا بالأنوار، وسلكوا طريق  الذي اتخذه النَّبيُّ سليمان عليهِ السَّ

السعادة الحقيقية. تقول ملكة سبأ في مناجاتها لله تعالى: ﴿ربَِّ إنِِّي ظلَمَْتُ نفَْسِي﴾. من 

الواضح أن أكبر ظلم مارسته يتمثلّ بحكومتها الاستبدادية التي سلبت حرياّت النّاس جميعًا، 

إذ حكمت النّاسَ بعنجهيتها وتعسّفها وبإرادتها الشخصية. ولكنّها الآن جاءت بنفسها وبرفقة 



الجهاد في الإسلام118

بذنبها وغيّرت من سلوكها  إلهيّ واعترفت  إنسان  إلى محضر  أعضاء حكومتها من أرض سبأ 

ونهجها. ومن ثمَّ لم تعد سبأ محكومة بنظام استبدادي، فبفضل الانقلاب الروحي والفكري 

الذي حصل في الهيئة الحاكمة ستتحوّل كلّ الإمكانات المتاحة على يد هؤلاء الحكّام، وباتت 

بفضل هداية سليمان الحكيمة متحررة وفي خدمة النّاس بعد أن كانت في خدمة الاستبداد 

لام. الملكيّ؛ وهذا ما كان يسعى إليه النَّبيُّ سليمان عليهِ السَّ

واحدٌ،  الإسلام  ونبيَّ  لام  السَّ عليهِم  الأنبياء  ومنهجَ  سليمان  منهجَ  إنَّ  الثامن:  الملحظ 

العقيدة  فرض  يجيزان  ولا  والفطرة  العقل  مع  منسجمَين  وقرآنه  الإسلام  نبيّ  يكون  فمثلما 

لام أيضًا، وَبِحُكم وحدة النهج هذه لا يجيز فرض  بقوّة السلاح فإنَّ سليمان النَّبيّ عليهِ السَّ

عقيدة  فرض  بهدف  يكون  أن  العسكريّ  التهديد  لذلك  يمكن  لا  إذن  السلاح.  بقوّة  الدين 

عن  العائق  لإزالة  كان  تقدّم-  ما  –وبحسب  التهديد  هذا  إنَّ  بل  السلاح.  بقوّة  التوحيد 

طريق نموّ المضطهدين وسموّهم. وقد تمّ ذلك بتدبير حكيم اتخذه سليمان، إذ أزيل هذا 

المهيمن على رقاب أهل سبأ وبأفضل طريقةٍ ممكنة.  بالحكم الاستبدادي  المتمثلّ  العائق 

توبتهم، وحصل فيهم تحوّل  الحكومة الاستبدادية  تلك  أعلن أعضاء  ليس هذا فحسب، بل 

الخدمة لأهالي سبأ  لتقديم  نقيّة ومنزهّة وجاهزة  فكري وعقائدي، وأصبحوا نخبة حاكمة 

المتحررين.

فردٌ واحدٌ لمواجهة عشرة أفراد، وفردٌ واحدٌ لمواجهة فردَين

أعمال  في  يتصدّوا  أن  المسلمين  قوى  على  يجب  كان  الأمر  بادئ  »في  المفسّرون  ذكََرَ 

أن  المسلمين  تغيَّر، وتوجَّب على قوى  الحكم  أعدادهم. ولكنَّ هذا  لعِشرةِ أضعاف  الجهاد 

لوا بالآيتيَن 65 و66 من سورة الأنفال: يتصدّوا لضِعفِ أعدادهم«. ولإثبات هذا الرأي توسَّ

نكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يغَْلِبوُا مِائتَيَْنِ  ﴿ياَ أيَُّهَا النَّبِيُّ حَرِّضِ المُْؤْمِنِينَ عَلىَ القِْتاَلِ إنِ يكَُن مِّ

فَ اللَّهُ عَنكُمْ  نَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِأنََّهُمْ قوَْمٌ لَّ يفَْقَهُونَ الْنَ خَفَّ ائةٌَ يغَْلِبُوا ألَفًْا مِّ نكُم مِّ وَإنِ يكَُن مِّ

نكُمْ ألَفٌْ يغَْلِبوُا  ائةٌَ صَابِرةٌَ يغَْلِبُوا مِائتَيَْنِ وَإنِ يكَُن مِّ نكُم مِّ وَعَلِمَ أنََّ فِيكُمْ ضَعْفًا فإَِن يكَُن مِّ

ابِرِينَ﴾ ]الأنفال: 65 و66[ ألَفَْيْنِ بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّ

في  والصمود  الصبر  على  والحثّ  بالتشجيع  يوحي  لحن  على  الآيتيَن  هاتيَن  تنطوي 

الأمرَ  وإنَّ  المهاجمة.  القوى  شرّ  دفع  مِن  المخاطبَون  وليتمكّن  العدوّ،  هجمة  مواجهة 

قتال  على  وتحريضهم  المؤمنين  لحثّ  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  الله  رسول  إلى  ه  الموجَّ

المسلمين  ترغيب  الآيتيَن هو  هاتيَن  مِن  الرئيس  الهدفَ  أنَّ  على  دليل  خير  يمثلّ  الأعداء 

هذا  ولكنَّ  الانتصار.  في  الرئيسة  العوامل  من  يعَُد  والذي  والصمود،  الصبر  إلى  ودعوتهم 



119 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

المواجهة  حصول  افترُضَِ  الأولى  المرحلة  ففي  مرحلتيَن،  في  جرى  قد  والتحريض  الحثّ 

عناصر  من  فرد  ومئتي  الدين  في  والمتفقهين  والصامدين  الصابرين  مِن  فردًا  بين عشرين 

الحالة إذا  الدين ولا يأملون ثواب الآخرة. في مثل هذه  الذين لا يفقهون شيئاً من  العدوّ 

فردٌ  يتغلبّ  أي  المئتيَن،  هؤلاء  فسيغلبون  المستوى  عالي  وصمودهم  المؤمنين  صبر  كان 

مئة  هناك  كان  لو  أنهّ  افترُضَِ  الثانية  المرحلة  وفي  العدو.  عناصر  من  عشرة  على  واحد 

من الصابرين والصامدين فسيغلبون مئتيَ شخص من عناصر العدو، أي أن كلّ واحد ]من 

المؤمنين[ يغلب اثنَين، وهذا يعُدّ نوعًا من التنوّع والتنزلّ في الخطاب. ففي الوهلة الأولى 

افترُضَِ شخصٌ واحدٌ في مواجهة عشرة أشخاص، ولمّا كان انتصار شخص واحد على عشرة 

أشخاص حالة نادرة جدًا فلذا تنزلّ العدد المفترضَ ووضِعَ شخص واحد من الصابرين في 

والمتفقهين  الصابرين  مِن  واحد  غلبةَ شخص  أنَّ  ذلك  العدو[،  عناصر  ]من  اثنَين  مواجهة 

في الدين الذين يؤمنون بثواب الآخرة على اثنَين مِن عناصر العدوّ أمرٌ ممكن. فلذلك وَردََ 

المؤمنين،  الموجود في قوّات  لعِِلمهِ بالضعف  الله تعالى خفف ذلك  أنَّ  في الآية الأخرى 

الغلبة  العدو[. عند ذلك تكون  اثنَين ]من عناصر  ثمَّ جعل صابراً واحدًا في مواجهة  ومِن 

روحية  تعزيز  هو  الآيتيَن  هاتيَن  إنَّ هدف  القول  وممكنًا. خلاصة  طبيعياً  أمراً  العدوّ  على 

بالانتصار. ولأنَّهم  الأمل  إحياء فكرة  المسلمين ومِن خلال  بين  والصمود  الصبر والاستقامة 

متفقهون في الدين ويؤمنون بثواب الآخرة سيصمدون أمام العدوّ ولا يبدون ضعفًا، فعند 

ذلك يحققون انتصارًا نوعيًّا على العدو. وإذا نال بعضهم الشهادةَ ستكون هذه سعادة أيضًا، 

وهذا ما يقتضيه الفقه الديني.

أمّا السبب الذي دعا إلى إيراد الحثّ على الصبر والصمود في مرحلتيَن فهو لكي يقُال 

أنَّ غلبة صابر متفقّه في الدين على اثنَين مِمَن يفقدان التفقّه في الدين أمرٌ طبيعي وممكن 

الحصول. ولا يسُتبَعَد غلبة شخص واحد على عشرة، شرط أن يكون على مستوى عال مِن الصبر 

الوهن والضعف  مِن  بنحوٍ  الأحيان  يصُابون في بعض  المسلمين  والاستقامة والصمود. ولأنَّ 

د ذلك معيارًا في قول الله تعالى، وليكون ذلك ضرباً من التخفيف في  الروحي فلذا لم يحُدَّ

طريقة الحثّ والتحريض على الصبر والاستقامة والصمود، حيث تنزلّ من الفرض الأوّل حول 

صمود شخص واحد في مواجهة عشرة، ليِتداول فكرة صمود صابرٍ واحد في مواجهة اثنَين 

]مِن عناصر العدوّ[.



الجهاد في الإسلام120

النهج الذي سلكه المفسّرون

»الجملةَ  بأنَّ  وقالوا  تكليفيًا)))  حكمًا  تتضمّن  أنهّا  على  الآيتيَن  هاتيَن  المفسّرون  حمل 

الخبرية هنا تفيد الأمر والإنشاء، ففي الوهلة الأولى كان تكليف المسلمين وفي ضوء الآية 65 

من سورة الأنفال هو أن يواجه )في الجهاد( نفرٌ واحدٌ عشرةً مِن الأعداء. ولكن رفُِعَ هذا الحكم 

في الآية التالية وكُلِفَ المسلمون بأن يتصدّى كلّ واحد منهم لاثنَين مِن الأعداء. ودليلهم على 

ذلك قد وَردََ في الآية 66، حيث ذكُِرَ أنَّ الله تعالى قد خفف عنهم، وإنَّ التخفيف أو الترخيص 

يتُصّور في موضع سَبَقَهُ أمرٌ وتكليف«))). 

ولكنّنا علمنا سلفًا أنَّه يصحّ أيضًا إعطاء التخفيف حول كيفية الحثّ والتحريض على الصبر 

الصبر والصمود  قوّاتكم على مستوًى عالٍ مِن  أولً: »إذا كانت  يقُال  والصمود، إذ يمكن أن 

فبإمكان كلّ واحد منهم أن يتغلبّ على عشرة«، ثمَّ يرُدَف بالقول: »ولأنَّ في معنوياتكم شيء 

مِن الضعف سنخفف في كيفية الحثّ والتحريض على الصبر والصمود، ولذا نقول الآن إذا 

كنتم مِن الصابرين فبإمكان كلّ واحد منكم التغلبّ على اثنَين«. إذن إنَّ مجردّ الإشارة إلى 

مسألة التخفيف في الآية 66 لا يعَُد دليلً على أنَّ تكون الجملة الخبريةّ في هاتيَن الآيتيَن 

بمعنى الأمر والإنشاء ليُفهَم منها حُكم تكليفي.

القول بنسخ الآية 65 مِن سورة الأنفال لا يُعتَدّ به

إنَّ المفسّرين الذين ذهبوا إلى »أنَّ الجملةَ الخبريةَ في هاتيَن الآيتيَن تفيد معنى الأمر 

والإنشاء« يقولون: »لقد كان حكم الله في الآية 65 من سورة الأنفال هو أنَّه يجب على كلّ 

واحدٍ ]من المسلمين[ في العمل الجهادي أن يواجه عشرةً من الأعداء، ولكنَّ الآية 66 نسخت 

الفقه الإسلامي إلى قسمين هما: وضعي، وتكليفي. والحكم  الحكم الشرعي عند علماء أصول  ]ينقسم  	(((
التكليفي هو: الحكم الشرعي المتعلق بأفعال الإنسان والموجه لسلوكه مباشرة في مختلف جوانب حياته 
الشخصية والعبادية والاجتماعية، التي عالجتها الشريعة ونظمتها جميعًا، كحرمة شرب الخمر والسرقة، 
ووجوب الصلاة والصيام. والحكم الوضعي هو الخطاب بجعل الشي‌ء علامة لشي‌ء آخر، أو هو الوصف 
الثابت للمحكوم له. ظ: محمود عبد الرحمن عبد المنعم، معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، )القاهرة: 

دار الفضيلة، 1999م(، ج 1، ص 582[.
ينُظر في هذا الصدد: 	(((

د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، )بيروت: دار إحياء التراث العربي(، ج5، ص 153. أبو جعفر محمَّ 	
د بن جرير الطبري، تفسير الطبري جامع البيان عن تأويل آي القرآن، تحقيق: محمود  أبو جعفر محمَّ 	

د شاكر، ط: الثانية، )مكة المكرمّة: دار التربية والتراث، د.ت(، ج14، ص 57. محمَّ
د رشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم )تفسير المنار(، مصدر سبق ذكره، ج10، ص 70. محمَّ 	



121 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

اثنَين  هذا الحكم، حيث ورد حُكمٌ جديد أوجب على كلّ واحد ]من المسلمين[ أن يواجه 

]من الأعداء[«))).

أمّا نحن فنقول: »هل من المعقول أن يقول أحدُهم بأنَّ الله تعالى أنزل حُكمًا في آيةٍ 

ما، وأوجب على النّاس أن يعملوا به؛ ولكنّه –جلّ شأنه- نسََخَ الحكمَ نفسَه مباشرةً في الآية 

التالية وأنزل حُكمًا آخر بدلً عنه؟« هل شُرّعَ الحكمُ الأوّل بنحو غير مدروس وقد عَلِمَ اللهُ 

بالأمرِ فورًا وأنهّ حكم غير صالح ويجب نسخه؟ نعوذ بالله تعالى مِمَن يريد أن ينسب ذلك 

إلى الله الحكيم ويقول: »إنَّ الله تعالى في هاتيَن الآيتيَن اللتين نزلتا معًا وضع حُكمًا، ثمَّ 

نسخه فورًا في الآية الأخرى!« لا يمكن أن ينُسَب ذلك إلى مشرّع اعتيادي، فما بالك إذا نسُِبَ 

لله الحكيم المتعالي؟!

يقول الشيخ الطوسي في )التبيان(:

»هذه الآية ]أي الأنفال: 66[ نسخت حكمَ ما تقدّمها، لأنَّ في الأولى كان وجوب ثبات 

وتغيّرت  عليهم  يشقّ  ذلك  أنَّ  تعالى  اللهُ  عَلِمَ  فلما  للِمئة،  والعشرة  لِلعشرة  الواحد 

المصلحة في ذلك نقلهم إلى ثبات الواحد للِاثنين والمئة للِمئتَين، فخفف ذلك عنهم، 

وهو قول ابن عبّاس والحسن وعكرمة وقتادة ومجاهد والسديّ وعطا والبلخيّ والجبائيّ 

والرمانيّ، وجميع المفسرين«))).

نقرأ في هذا الكلام ما نسُِبَ مِن أمرِ غريب لله الحكيم، وذلك مِن لدن جميع المفسّرين، 

إذ ذهبوا إلى أنَّ اللهَ تعالى وَضَعَ تكليفًا، وعَلِمَ فورًا أنهّ صَعبٌ وَعسير على النّاس، ولذا نسََخَه! 

حاشا لله! وسبحان الله!

ما المراد مِن الجملة الخبرية؟

ذكر القائلون بالنسخ أنَّ »الجملةَ الخبريةَ في هاتيَن الآيتيَن تفيد معنى الأمر والإنشاء«. 

الشرط  جملتيَ  بين  الجمع  المراد  هل  الخبرية؟  الجملة  من  مرادهم  »ما  هنا:  نتساءل 

نكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يغَْلِبُوا مِائتَيَْنِ﴾ والجملتين المشابهتين في  والجزاء، أي: ﴿إِن يكَُن مِّ

ينُظر: 	(((
د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج5، ص 153. أبو جعفر محمَّ 	

د بن جرير الطبري، جامع البيان، المصدر السابق، ج14، ص 57. محمَّ 	
شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني،  	

المصدر السابق، ج5، ص 227.
د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج5، ص 154. أبو جعفر محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام122

الآية التالية؟« إذا كان هذا مرادهم فيجب القول بأنهّا لا تفيد معنى الأمر؛ بل ثمّة شرط 

وجزاء في كلّ واحدة من الآيتيَن، فالجزاء مترتب على الشرط ومعناه إذا كان فيكم عشرون 

صابراً فإنَّهم يغلبون مئتيَن، وإذا كان فيكم مئة من الصابرين فيغلبون مئتيَن. فإذن لا يفُهَم 

الأمرُ من أيّ موضع مِن مواضع العبارة. فضلً عن ذلك ثمّة استفهام آخر يعُرضَ في هذا 

يا  الخبرية،  الجملة  مِن  يفُهَم  أنهّ  يزعمون  الذي  الأمر  لخطاب  »بالنسبة  يفيد  إذ  الصدد، 

ترى بأيّ شيء يأمر؟ هل هو أمر بالصبر؟ أم بالغَلبَة؟« إذا كان أمراً بالصبر فيجب القول 

العبارة خطاب  أيّ موضعٍ من مواضع  يفُهَم من  تقدّم لا  ما  له؛ لأنهّ بحسب  أنهّ لا داعي 

يأمر بالصبر والصمود، إذ لا يفُهَم سوى ترتب الجزاء على الشرط، أي ترتب الغلبة والنصر 

على الصبر والصمود. أمّا إذا مرادهم أنَّه خطاب يأمر بالغلبة فهذا غير عقلائي، لأنَّ الغلبةَ 

تارةً  ويغُلبَون  تارةً  يغَلبون  قد  فالمقاتلون  بها،  يؤُمَر  أن  يمكن  حتىّ  اختيارياً  فعلً  ليست 

أخرى، لأنَّ الغلبةَ ليست من اختيارهم حتىّ يمكن جعلها متعلقّة بالأمر. ومن ثمَّ ليس ثمّة 

مئتيَن  على  التغلبّ  فعليهم  فيكم عشرون صابراً  كان  »إذا  للِمقاتلين:  يقُال  أن  في  معنى 

من الأعداء«.

في  والصمود  الصبر  شريطة  بالنصر  والبُشرى  الوعد  هو  الآيتان  هاتان  تتضمّنه  ما  نعم، 

مواجهة الأعداء، فالآية 65 تقول: »إذا كان فيكم عشرون صابراً فإنَّهم سيغلبون مئتيَن«. وتقول 

الآية 66: »إذا كان فيكم مئة صابراً فسيغلبون مئتيَن«.

الأزل،  منذ  مترافقَين  والظفرَ  الصبرَ  أنَّ  الأمر- هو  -في حقيقة  الآيتيَن  هاتيَن  مدلول  إنَّ 

فعلى إثر الصبر يحلّ الظَّفَر))). وفي ضوء هذا المعنى حُرضَِ المسلمون لمواجهة العدوّ بالصبر 

والصمود. وبناءً على هذا تتضمّن الآيتان دلالة التزامية على أنَّ الصبر والصمود في مواجهة 

هاتيَن  في  الالتزامية  الدلالةَ  حول  لفَِهمِهم  المفسّرين  ولعلَّ  مطلوب.  أمر  المعتدي  العدوّ 

الآيتيَن التي أفادت مطلوبية الصبر والصمود في مواجهة العدوّ، اعتمدوه بمعنى الأمر بالصبر 

الأمر  تفيد معنى  فيها  الخبرية  الجملةَ  وإنَّ  والصمود،  بالصبر  الأمرَ  الآيتان  وقالوا: »تضمّنت 

والإنشاء«. ولكنّه واضح أنَّ مدلول الآيتيَن، أي البشرى بالنصر بشرط التحليّ بالصبر في مواجهة 

العدو، خبرٌ وليس إنشاء، إذ لا يفيد معنى الأمر ولا يدلّ على حكم تكليفي. يقول الزمخشريّ 

)467-538هـ( حول هذا المعنى:

اقتبس المؤلف في هذا السياق بيتاً شعرياً معروفاً لحافظ الشيرازي، إذ وَردََ في بعض النسخ مِن ديوانه،  	(((
وضمن الغزلية التي مطلعها: »بر سِر آنم که گر ز دست برآید// دست به کاری زنم که غصّه سر آید« 

]المترجم[



123 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

»هذه عِدة مِن الله وَبشارة بأنَّ الجماعةَ مِن المؤمنين إنْ صبروا غلبوا عَشرة أمثالهم 

مِن الكفّار بعونِ الله تعالى وتأييده«))).

البديهي أن »البُشرى بالنصرِ المشروط بالصبر والصمود« لا يفُهَم منها أمراً بالصبر،  من 

ولا يمكن القول بما قال به المفسّرون وأن يسُتخرَج منه وجوباً وحُكمًا تكليفيًا. من هنا ننفي 

وجود النسخ في الآية المعنيّة، لأنَّ النسخَ في الخبر والوعد غير معقول. بل النسخ المعقول 

والممكن هو أن يكون في حُكمٍ تكليفي قد عُمِلَ به لمدّة معينّة.

تبرير غير مقبول

ولأنَّ بعض المفسّرين رأوا أنهّ لا يصحّ وجود النسخ في آيتيَن نزلتا معًا، وبنحوٍ تثبت الأولى 

حكمًا وتأتي الأخرى فورًا وتنسخ ذلك الحكم، صاغوا تبريراً للِتخلصّ من هذا الإشكال وقالوا: 

»إنَّ هذه الآية نزلت بعد الآية الأولى بمدّة«))).

ولأنَّه زعمٌ لا دليل عليه وغير مقبول فقد رفضه صاحب )الميزان( وقال:

المؤمنين في  كانتا تخبران عن حال  فإنهّما وإن  نزلتا دفعة واحدة،  الآيتيَن  أنَّ  »الظاهر 

فَ اللهُ عَنْكُمْ﴾ لكنَّ الآيتين  زمانين مختلفين كما يشير إليه قوله في الآية الثانية: ﴿الْنَ خَفَّ

تقيسان -كما مرّ- طبع قوى المؤمنين الروحية في زمانين مختلفين، وسياق الثانية بالنظر إلى 

هذا القياس بحيث لا يستقلّ عن الأولى، ووجود حكمين مختلفين في زمانين لا يوجب أن 

ينزل الآية المتضمّنة لأحدهما في زمان غير زمان نزول الأخرى المتضمنة للآخر«))).

مختلفَين،  زمنَين  في  نزلتا  الآيتيَن  هاتيَن  أن  يرى  الذي  الرأي  هذا  بأنَّ  القول  يجب  هنا 

ولكنّهما أدُرجتا في القرآن معًا، إنمّا هو رأي غير مقبول، إذ قيل به لعِدم وجود حيلة أخرى. 

لأنَّ ظاهر الآيات –بحسب ما ذكر صاحب )الميزان( نفسه- يشير إلى أنَّ الآيتيَن نزلتا دفعةً 

واحدة وفي زمان واحد.

ومن جانب آخر إنَّ السبب الذي دعا صاحبُ )الميزان( إلى أن يقول بأنَّ هذه الفاصلة 

هي في »زمن الحكم« الموجود في الآيتيَن وليس في »زمن نزولهما«، فإنَّه يعود إلى قبوله 

الفاصلة في  بوجود  يقول  أن  إلى  اضطرّ  فلذا  تكليفيًا.  تضمنتا حكمًا  الآيتيَن  بكون  السابق 

الحكمَين المذكورَين. فلو كان يرفض هذا المطلب غير الموثَّق منذ البداية لما اضطرهّ الأمر 

أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري جار الله، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط:  	(((
الثالثة، )بيروت: دار الكتاب العربي، 1407هـ(، ج2، ص 235.

الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج4، ص 491. 	(((
د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج9، ص 125. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام124

لا  الآيتيَن  هاتيَن  إنَّ  سلفًا  اتضحَ  تقدّم  ما  فبحسب  المستدَلّ.  غير  التبرير  هذا  عرض  إلى 

تبينان حكمَين تكليفيَين، بل تبينان -على سبيل التنوّع والتنزلّ في الخطاب- مرحلتيَن من 

حثّ المسلمين وتحريضهم على الصبر والصمود في مقاتلة الأعداء، وإنَّ هاتيَن المرحلتيَن 

في  وَردََ  الذي  المقبول  غير  التبرير  إلى  حاجة  ثمّة  ليس  فإذن  الأخرى.  تلو  واحدةً  ذكُرتا 

اضطرارًا  )الميزان(  صاحب  ابتكره  الذي  المستدَل  غير  التبرير  إلى  ولا  البيان(،  )مجمع 

ولعِدم وجود مَخرَج آخر.

اللوازم غير المطلوبة المترتبة على هذا القول

إنَّ المفسرين الذين ذهبوا إلى أنَّ هاتيَن الآيتيَن يفُهَم منهما حُكمٌ تكليفي يقولون بأنَّ 

الآيةَ 66 من سورة الأنفال نسَخت الآيةَ 65، وإنَّ الحكمَ البديل الذي جاءت به هو أنهّ يجب 

على كلّ فردٍ مِن المسلمين أن يتصدّى لاثنَين ]مِن الأعداء[، وإذا كان عدد الأعداء أكثر مِن 

ضِعف عدد المسلمين ولو بشخص واحد، فعند ذلك لا يجب الدفاع. ما يلزمه هذا القول هو 

أنَّ الدفاعَ في معركة أحُُد لم يكن واجبًا على المسلمين، لأنَّ عدد المسلمين كان سبعمئة فرد، 

فيما بلغ عدد الأعداء ثلاثة آلاف شخص؛ وهكذا الأمر بالنسبة لمعركة الخندق، إذ لم يجب 

الدفاع في حينها، لأنَّ عدد المسلمين آنذاك كان ثلاثة آلاف شخص، فيما بلغ عدد الأعداء عشرة 

آلاف. وكذلك بالنسبة لمعركة مؤتة، حيث استشُهد جعفر الطيّار، إذ لم يكن الدفاع واجباً في 

ضوء الرأي المذكور، لأنَّ عدد المسلمين كان ثلاثة آلاف شخص، وبلغ عدد الأعداء ثلاثين ألفًا. 

وبالنسبة لزِمننا الراهن لم يكن الدفاع عن مدينة المحمّرة والتصدّي لاحتلال القوّات البَعثية 

تكليفًا واجبًا، لأنَّ عدد الأعداء كان عشرات أضعاف القوّات الوطنيّة المتواجدة في المحمّرة.

ما تقدّم يعكس اللوازم غير المطلوبة المترتبة على مثل هذا الرأي، إذ لا يسع لأيّ أحد أن 

يلتزم بها. فإذا افترضناه رأياً صحيحًا سنجد رسولَ الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ والمسلمين 

الخندق  معركتيَ  في  وكذلك  واجبًا شرعيًا.  لكِونه  أحُُد  معركة  في  دافعوا  لأنهّم  قد خالفوه، 

ومؤتة، وكذلك في معركة تحرير المحمّرة. كلّ هؤلاء الذين خاضوا هذه المعارك خالفوا قولَ 

المفسّرين، وهذا دليلٌ على أنَّ المفسّرين لم يفسّروا الآيتيَن المذكورتيَن بنحوٍ صحيح.

استناد الشافعيّ إلى الرأي المنقول عن ابن عبّاس

يقول الشافعيُّ في كتاب )الأم(:

»أخَبَرنَا ابن عُييْنة عن عَمرو بن دينار عن ابن عبّاس قال: لمّا نزلت هذه الآية ﴿إنْ يَكُن 

مِنكُم عِشرونَ صابِرونَ يَغلبِوا مائتين﴾ فكتب عليهم أنْ لا يفرّ العشرون مِن المائتين، 

وَعَلِمَ أنَّ فيكُم ضَعفًا فإنْ يَكُن مِنكُم مائة  اللهُ عَنكُم  فَ  اللهُ تعالى ﴿الآن خَفَّ فأنزل 



125 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

صابرة يغَلبوا مائتَين﴾ فخفف عنهم وكتب عليهم أن لا يفرّ مائة من المائتين... فإذا غزا 

المسلمون أو غُزوا فتهيئوا للِقتال فلقوا ضِعفهم مِن العدوّ حَرمَُ عَلَيْهِمْ أنَْ يُوَلُّوا عَنْهُمْ... 

فإن كان المشركون أكثر من ضِعفهم لَمْ أحُِبَّ لَهُمْ أنَْ يُوَلُّوا عَنْهُمْ ولا يستوجب السخط 

عندي مِن الله عزَّ وعلا لو ولوّا عنهم... لِنََّا بَيَّنَّا أنََّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ إنَّمَا يوُجِبُ سُخْطَهُ عَلَى 

مَنْ ترَكََ فَرضَْهُ وأن فرض الله عزَّ وجل في الجهاد إنمّا هو على أن يجاهد المسلمون 

ضِعفهم مِن العدو ويأثم المسلمون لو أطلّ عدوّ على أحد من المسلمين وهم يقدرون 

على الخروج إليه بلا تضييع لما خلفهم من ثغرهم إذا كان العدو ضعفهم وأقل«))).

ا أنَّ الإمام الشافعي قد بنى رأيهَ على الحديث الذي نقله عن ابن عبّاس،  من الواضح جدًّ

وفهم من الآيتيَن المذكورتيَن حُكمًا تكليفيًا ومن ثمَّ أفتى بأنَّ حكمَ الله النهائي هو أنَّ عدد 

الأعداء إذا بلغ ضعف عدد المسلمين عند ذلك يجب التصدّي لهم، ولكن إذا كانوا أكثر من 

ضِعف عدد المسلمين ولو بشخص واحد فعند ذلك يجوز للِمسلمين الفرار.

ما يثُير الدهشةَ في هذا الأمر هو أنَّ الشافعي لم يجتهد أبدًا في هذه المسألة واستسلم 

لرأيٍ نقََلهَ بنفسِه عن ابن عبّاس. في حين إنَّ الاستناد إلى الدليل المنقول يجب أن يتمّ بعد 

»الفحص عن المُعارضِ« وبعد التأكّد من عدم وجوده. وإنَّ في هذا الحديث دليل مُعارضِ، 

وهو نقلٌ آخر عن ابن عبّاس، إذ ينطوي على دلالة تخالف ما نقََلهَ الشافعيُّ عن ابن عبّاس. 

فقد روى الطبريُّ بسنده عن ابن عبّاس أنهّ قال في الآيتيَن 65 و66 من سورة الأنفال: 

بهم )أي: يغريهم  العدوّ يؤشِّ المسلمين عشرة من  مِن  »إنهّ كان جعل على كلّ رجل 

بذلك(، ليوطنّوا أنفسَهم على الغَزو، وأنَّ اللهَ ناصرهم على العدوّ، ولم يكن أمرًا عزمه 

ثمَّ خفف عنهم  نبيَّه،  بها  الله  أمََرَ  أوجبه، ولكن كان تحريضًا ووصيةً  الله عليهم ولا 

فَ اللهُ عنكُم وَعَلِمَ أنَّ فيكُم ضَعفًا﴾، فجعل على كلّ رجلٍ رجليَن بعد  فقال: ﴿الآن خَفَّ

ذلك، تخفيفًا، لِيعَلَمَ المؤمنون أنَّ اللهَ بهِم رَحيمٌ، فتوكّلوا على الله وَصَبَروا وَصَدَقوا، ولو 

كان عليهم واجبًا كفّروا إذنْ كلَّ رجل مِن المسلمين عمّن لقي من الكفار إذا كانوا أكثر 

منهم فلم يقاتلوهم. فلا يغرنَّك قولُ رجالٍ! فإنيّ قد سمعتُ رجالً يقولون: إنهّ لا يصلح 

لِرجلٍ مِن المسلمين أن يقاتل حتّى يكون على كلّ رجل رجلان، وحتّى يكون على كلّ 

رجلين أربعة، ثم بحساب ذلك، وزعموا أنهّم يعصون الله إن قاتلوا حتّى يبلغوا عدّة 

ةَ أن يكون على كل رجل رجلان،  ذلك، وإنهّ لا حرج عليهم أن لا يقاتلوا حتّى يبلغوا عدَّ

وعلى كل رجلين أربعة«))).

أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي، الأم، المصدر السابق، ج4، ص 178 و179. 	(((
د بن جرير الطبري، جامع البيان، المصدر السابق، ج14، ص 53. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام126

نلاحظ هنا أنَّ هذا الرأي المنقول عن ابن عبّاس يعارض ما نقله الإمامُ الشافعيّ واستند 

إليه، لأنَّ هذا النقل أشار بصريح العبارة إلى أنَّ هاتيَن الآيتيَن لا يفُهَم منهما حُكمٌ تكليفيّ. 

وقد وَردََ كذلك أنهّ لو فهُِمَ مِن هاتيَن الآيتيَن أنَّ »الإقدام على الدفاع لا يجب إلا حين يكون 

عدد المسلمين نصف عدد الأعداء وإذا كان عددهم أقلّ من نصف الأعداء فلا يجب الدفاع«، 

عند ذلك كان يفُترضَ بالمسلمين ألّ يدافعوا حين كان عددهم أقلّ من نصف الكفّار. في حين 

إنَّ المسلمين دافعوا في كلّ الأحوال، حتىّ حين كان عددهم أقلّ مِن نصف عدد الكفّار، مثلما 

حَصَلَ في معركة أحُُد والخندق ومؤتة.

ما يثير التساؤل هنا هو عدم انتباه الشافعيّ ومَنْ تبعه إلى هذا الرأي المنقول عن ابن 

عبّاس، والذي ينسجم مع لحن الآيتيَن ويفيد: »لا يفُهَم من هاتيَن الآيتيَن حكمٌ تكليفيّ«. يا 

ترى لماذا أهملوا هذا الرأي واستندوا إلى رأي آخر منسوب إلى ابن عبّاس الذي يفيد: »يفُهَم 

من الآيتيَن حُكم تكليفيّ«؟ ما الذي دعاهم إلى اعتماد رأي تترتب عليه توالٍ فاسدة عدّة، 

المرفوض  الرأي  القائلين بذلك  السؤال تقع على عاتق  تقدّم ذكرها؟ الإجابة عن هذا  والتي 

وغير المعقول.

تشريعٌ يُهدد وجودَ الأمّة المسلِمة

بَ على المسلمين أولً أن يتصدّوا لعِشرةِ أضعاف  إذا كان المفسّرون يقولون بأنهّ »توجَّ

بَ عليهم أن يتصدّوا لضِعفِ أعدادهم  أعدادهم مِن قوى الأعداء، ولكنَّ هذا الحكم نسُِخَ وتوجَّ

مِن الأعداء«، فإنَّ هذا القول يعني أنَّ الحكمَ الثاني أصبح قانوناً ثابتاً ودائمًا في الإسلام إلى 

قيام الساعة، وهذا يستلزم عدم وجوب الدفاع حين تكون قوى الأعداء أكثر من ضِعف عدد 

المسلمين. ومِن ثمَّ فإنَّ مثل هذا القانون يودي بهلاك الأمّة المسلمة! لأنَّ المسلمين يعدّونه 

حكمًا إلهياً، فمتى ما كانت قوّات العدوّ أكثر مِن ضعف عدد المسلمين –ولو بشخص واحد- 

النّاس بالدفاع اللازم.  فلن يعدّو الدفاعَ عندئذ تكليفهم الديني، ولا تقوم الحكومةُ ولا حتىّ 

وبالنسبة للأعداء الذين يعَلمَون جيّدًا بأنَّ المسلمين في مثل هذا الظرف لا يعَدّون الدفاعَ مِن 

وظائفهم فمن الطبيعي أنْ يعدّو العُدّةَ للِقضاء على الأمّة المسلمة ويشنّوا هجمةً عسكريةً 

مِن كل جانب لإزالة المسلمين عن الوجود! في حين أننا نعلم بأنَّ الدفاع عن كيان المجتمع 

الإسلامي يعَُدّ وظيفة الأمّة المسلمة وحقّها الطبيعي في آن، إذ ينبغي على الحكومة وعلى 

ذلك  فعلوا  العَمَلي  الصعيد  على  المسلمين  بأنَّ  يخبرنا  أيضًا  والتاريخ  به.  القيام  معًا  النّاس 

وحافظوا بدفاعِهم على كيان الأمّة المسلمة.

هنا يجب أن نسأل المفسّرين: »لماذا نسبتم إلى القرآن قانوناً لو عُمِلَ به لأزُيلَ المجتمعُ 



127 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

تتضمنان هذا  الأنفال  مِن سورة  الآيتيَن 65 و66  بأنَّ  اعتقدتم  ولماذا  الوجود،  الإسلاميُّ عن 

القانون من دون التفكير بلوازمه المخرّبة؟« يقول الإمام الشافعيّ بصريح القول:

»إذَِا غَزاَ الْمُسْلِمُونَ أوَْ غُزُوا... إنْ كاَنَ الْمُشْركِوُنَ أكَثَْرَ مِنْ ضِعْفِهِمْ لَمْ أحُِبَّ لَهُمْ أنَْ يُوَلُّوا 

خْطَ عِنْدِي مِنْ اللَّهِ عَزَّ وَعَلَ... لِنََّا بَيَّنَّا أنََّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ إنَّمَا  عَنْهُمْ، وَلَ يَسْتَوْجِبُ السُّ

يوُجِبُ سُخْطَهُ عَلَى مَنْ ترَكََ فَرضَْهُ وَأنََّ فَرضَْ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْجِهَادِ إنَّمَا هُوَ عَلَى أنَْ 

.(((» يُجَاهِدَ الْمُسْلِمُونَ ضِعْفَهُمْ مِنْ الْعَدُوِّ

في حين إنَّ إطلاق الآية ﴿ياَ أيَُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذَِا لقَِيتمُْ فِئةًَ فاَثبُْتوُا﴾ ]الأنفال: 45[ وكذلك 

الَّذِينَ كَفَرُوا زحَْفًا فلََ توَُلُّوهُمُ الْدَْباَرَ﴾ ]الأنفال:  الَّذِينَ آمَنُوا إذَِا لقَِيتمُُ  أيَُّهَا  إطلاق الآية ﴿ياَ 

15[ يدلّ على وجوب الصمود في مواجهة العدوّ والدفاع وعدم الفرار، مهما كان تعداد العدوّ.

إنَّ المفسّرين -في حقيقة الأمر- لم يجروا بحثاً كافيًا ومتكاملً حول مدلول هاتيَن الآيتيَن، 

فَ الله عنكُم﴾ في الآية الثانية تدلّ على أنَّ محتوى  فما إنْ قال أحدُهم إنَّ »عبارةَ ﴿الآنَ خفَّ

هاتيَن الآيتيَن يتضمّن حُكمًا تكليفيًا« حتى سارَعَ الآخرون بقبول هذا الرأي، إذ ثبّتوه في كتبهم 

وكرروه وأعادوه على مَرّ القرون حتىّ استقرّ في أذهان الجميع. ولذلك نجد صاحب )الميزان(، 

على الرغم مِن قوله في هذا الصدد بأنَّ »اختصاص التخفيف بباب التكاليف يمكن المناقشة 

فَ الله عنكم﴾ لن يكون إلا في  فيه«)))، )أي لا يمكن الإلزام بأنَّ التخفيف في الآية ﴿الآن خفَّ

الحكم التكليفي(، فإنهّ رغم هذا الرأي يقول: »لكنَّ ظهور الآيتين في وجود حكمين مختلفين 

مترتبين بحسب الزمان أحدهما أخفّ من الآخر لا ينبغي الارتياب فيه«))).

نحن نرى أنَّ رأيَ صاحب )الميزان( هذا ناشئ مِن تلك الذهنية السائدة التي تكوّنت لديه 

أيضًا إثر تكرار هذا المطلب في المصادر السابقة. وإلّ فإنَّ التشكيك في »ظهور هاتيَن الآيتيَن 

في حكمَيْن تكليفيَين« ليس مطلوباً فحسب، بل يلزم رفض ذلك أيضًا. لأنَّ المفسّرين لكي 

يثُبتوا أنَّ محتوى هاتيَن الآيتيَن ينطوي على حكم تكليفي اقتصروا على الاستناد إلى ظهور 

التكليف«. ولأنَّ صاحب  اللهُ عنكُم﴾ وقالوا: »التخفيف لا يكون إلا بعد  فَ  الآية ﴿الآن خفَّ

)الميزان( كان يرى أنَّ هذا المعنى قابل للِنقاش فلذا لم يعد ثمّة طريق أمامه ليثبت من خلاله 

إنَّ  م ذكره-  تقدَّ ما  تكليفيَين«. فضلً عن ذلك –وبحسب  الآيتيَن في وجود حكمَين  »ظهور 

الالتزام بالحكمَين التكليفيَين المفهومَين مِن هاتيَن الآيتيَن –في ضوء زعمهم- يؤدّي إلى زوال 

أبو عبد الله محمد بن إدريس الشافعي، الأم، المصدر السابق، ج4، ص 179. 	(((
محمّد حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج9، ص 125. 	(((

المصدر نفسه، والصفحة نفسها. 	(((



الأمُّة المسلمة. وما يلزم هذا الرأي أيضًا هو أنَّ معارك مثل أحُُد والخندق ومؤتة لم تكن جهادًا 

واجبًا. هذه هي التوالي الفاسدة التي لا يمكن الالتزام بها.

القول بـ»ظهور هاتيَن الآيتيَن في وجود حكمَين تكليفَيين مختلفَين«، وبنحوٍ  إذن إنَّ 

يكون أحدهما أخفّ مِن الآخر، وبحسب ما جاء في )الميزان(، لا يمكن القبول به. فضلً 

عن ذلك ثمّة تباين آخر في قول صاحب الميزان المتقدّم ذكره، فهو من جانبٍ يقول بأنهّ 

يفُهَم من الآيتيَن »حكمان مختلفان أحدهما أخفّ من الآخر«، ومراده من »الأخف« هو 

الحكم الثاني، حيث يزُعَم أنَّ عدد الأعداء إذا كان ضِعف عدد المسلمين فيجب الصبر في 

الجهاد، وإذا كان أكثر من الضِعف فلا يجب. ومن جانب آخر يقول ضمن الفقرة خامسًا 

وفي ذيل تفسيره لهاتيَن الآيتيَن: »الآية تدلّ خامسًا على أنَّ الصبرَ واجبٌ في القتال على 

أيّ حال«))).

الثاني«  القتال لا ينسجم في كلّ الأحوال مع »الحكم  الصبر في  الواضح أنَّ وجوب  من 

هُ كسائر المفسّرين محتوًى للِآية الثانية. لأنهّ إذا كان عدد الأعداء أكثر مِن ضعف  الذي عَدَّ

عدد المسلمين فإنَّ الصبرَ والصمودَ في القتال –وبمقتضى الحكم الثاني المزعوم- غير واجب.

تعيين عدد أفراد العدوّ غير ممكن

لقد زعََمَ المفسّرون أنَّ عدد الأعداء إذا كان ضِعف عدد المسلمين فإنَّ الجهادَ واجبٌ، 

وإذا كان أكثر مِن ذلك فلا يجب. إذن إنَّ تحديد تعداد قوّات العدوّ هو الشرط الأول لمعرفة 

الحكم الشرعي، وما لم يتوفرّ هذا الشرط فلم يعلم المسلمون هل يجب عليهم الجهاد أم 

على  ويحصلوا  العدوّ  قوّات  حول  سَلفًَا  يبحثوا  أن  المقدّمة  باب  من  عليهم  فلذا  يجب؟  لا 

إحصائهم ليعلموا بتكليفهم الشرعي. ومن جانبٍ آخر نعلم أن تعداد القوّات القتالية، البريةّ 

منها والجويةّ والبحرية، يعَُد من المعلومات السريةّ وتظلّ دومًا في طيّ الكتمان. فبناءً على 

هذا المبدأ العسكري لا يتيسّر للِمسلمين عادةً أن يطلّعوا على التعداد الحقيقي لقوّات العدوّ. 

العدد  معرفة  من  يتمكّنوا  فلن  العدوّ  بين صفوف  متخفيّة  وعناصر  عيوناً  أرسلوا  إذا  وحتىّ 

الحقيقي لقِوّات العدوّ وبنحو دقيق. من هنا يتضح أنَّ الاستنادَ إلى رأي القائلين بـ»أنَّ محتوى 

هاتيَن الآيتيَن ينطوي على حكمَين تكليفيَين« يقُيّدُ عمليةَ تشخيص الحكم الشرعي للِجهاد 

بشرطٍ يتعذّر على المسلمين تحقيقه. وهذا تالٍ فاسدٌ آخر يدُرَج إلى جانب التوالي الفاسدة 

المتقدّم ذكرها.

المصدر نفسه، والصفحة نفسها. 	(((



129 هل الأصل هو الحرب أم السِ الأوّ الفصل: مل

بالإضافة إلى كلّ ذلك إنَّ المسلمين بينما هم منهمكون بالبحث حول عدد قوّات العدو 

للِدفاع ]لأنَّ عدد قوّات العدو لم تتضح لديهم بعد، وإنَّ  التصدّي  لا يسعهم بطبيعة الحال 

الفرصةَ  العدوُّ  يغتنم  ولذا  الأعداء[،  وبعد معرفة عدد  التفحص  انتهاء  إلا  يتضح  لا  التكليف 

ويشنّ هجومه العسكريّ المبرح بارتياح تام. وقبل أن يتوصّل المسلمون إلى نتائج تحقيقهم 

حول أعداد العدوّ يتلقّون ضربةً قاضية، وبنحو لم تعد نتائج التحقيق مجدية. هذا أيضًا من 

اللوازم المترتبة على رأي مَن يقول: »إنَّ شرط وجود الجهاد هو أن يكون عدد قوّات العدوّ 

ضِعف عدد المسلمين وليس أزيد من ذلك«.

حُكمًا  ليس  الآيتيَن  هاتين  محتوى  بأن  يقول  الذي  الصحيح  الرأي  إلى  بالاستناد  ولكن 

تكليفيًا، فإنَّ مدلول الآيتيَن مبنيّ على الفرض، إذ تقول الآية الأولى: »إذا كان فيكم عشرون 

صابراً فسيغلبون عشرين ]من عناصر العدوّ[«. فيما تقول الآية الأخرى: »إذا كان فيكم مئة 

صابر فسيغلبون مئتيَن ]من عناصر العدو[«. ولأنَّ الكلام مبنيُّ على الفرض فلم تعد ثمّة حاجة 

لتعيين عدد قوّات العدوّ.

مِن البديهي أنَّ المسلمين الذين ينشئون في ظلّ ثقافةٍ مبنيّة على القول الصحيح سَيعدّون 

الدفاعَ والتصدّي لهجوم العدوّ واجبًا في كلّ الأحوال، ولا يشرطونه بِضَعفِ عدد عناصر العدوّ. 

ولذا لا يسَعَون إلى تحديد عدد قوّات العدوّ، بل يظلوّن يقظين دومًا وعلى أهبة الاستعداد 

ليردّوا بحسم على الأعداء المعتدين، ولا يتيحون لهم فرصةً ليِشنّوا هجومًا عسكريًّا بِكلّ ارتياح 

ويقضوا عليهم.

عسكريةّ  هجمةً  ليس  الإسلام  في  الجهادَ  بأنَّ  الثقافة  هذه  ظلّ  في  المترعرعون  يعتقد 

ما هاجم  له ماهية دفاعيّة، فمتى  الدين  الجهاد في هذا  بل  أناس مسالمين،  ابتدائية على 

العدوّ )مهما كانت أعداده(، أو متى ما كان يتهيأ وَيستعدّ للِهجوم، يتصدّون له بحَسمٍ وصلابة، 

ويلحقون الهزيمةَ بالمعتديّ ويرجعونه مِن حيث أتى ويجعلونه نادمًا على فعلته.





131 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

الفصل الثاني

جهاد البُغاة

يعود  »البغاة«.  على  الحرب  الجهاد هي موضوعة  باب  بها  يعنى  التي  الموضوعات  من 

أصل هذه المسألة إلى الآية التاسعة من سورة الحجرات: ﴿وَإنِ طاَئفَِتاَنِ مِنَ المُْؤْمِنِينَ اقتْتَلَوُا 

فأَصَْلِحُوا بيَْنَهُمَا فإَِن بغََتْ إحِْدَاهُمَا عَلىَ الْخُْرَىٰ فقََاتلِوُا الَّتِي تبَْغِي حَتَّىٰ تفَِيءَ إلِىَٰ أمَْرِ اللَّهِ 

فإَِن فاَءَتْ فأَصَْلِحُوا بيَْنَهُمَا بِالعَْدْلِ وَأقَسِْطوُا إنَِّ اللَّهَ يحُِبُّ المُْقْسِطِينَ﴾

مَطالبٌ حول آية »البغاة«

المطلب الأول: ذكََرَ الزمخشريُّ في كتابه )الكشّاف( حول سبب نزول هذه الآية:

»وَقَفَ رسولُ الله صَلّى اللهُ عَليهِ ]وَآله[ وَسَلّمَ عَلى مَجلسِ بَعضِ الأنَصارِ وَهوَ 

عَلى حِمارٍ فَبالَ الحمارُ، فَأمسَكَ عبدُ الله ابن أبيّ بأنَفهِ وَقال: خَلّ سَبيل حمارَكَ 

مِن  لأطيبَ  حمارهِِ  بوَلَ  إنَّ  وَالله  رَواحة:  بن  الله  عبدُ  فقالَ  نتنه.  آذانا  فَقَدْ 

وَمَضى  مِسكِكَ.  مِنْ  أطَيَبَ  حمارهِِ  وَبوَلُ  مِنكَ،  أَفضَلَ  حِمارُه  وَروى:  مِسككَ، 

رَسولُ اللهِ صَلّى اللهُ عَليهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ وَطالَ الخوضُ بيَنهُما حَتّى استَبّا وَتجَالدَا، 

وَجاءَ قَوماهُما وَهُما الأَوْسُ وَالخزرَجُ، فَتجالَدوا بالعِصيّ، وَقيلَ بالأيَديّ وَالنعالِ 

بيَنَهُم،  وَأصَلَحَ  وَسَلَّمَ  ]وآله[  عَليهِ  اللهُ  صَلّى  اللهِ  رَسولُ  إِليهِم  فَرَجَعَ  وَالسَعفِ، 

وَنزََلَتْ«))).

المطلب الثّاني: إذا قبلنا سبب النزول هذا فيجب القول بأنَّ مفردةَ »اقتْتال« في هذه الآية 

وُظفَّت بمعنى أوسع مِن قتل أحدهم الآخر، إذ يشمل الضربَ والاشتباك بالأيدي أيضًا، وَلعََلَّ 

هذه المفردة وُظفَّتْ في الآيةِ ﴿فوََجَدَ فيها رجَُليَْن يقَتتَلانِ﴾ ]القصص: 15[ بهذا المعنى. لأنَّ 

ما يبدو في الظاهر هو أنَّ الرجليَن القبطيّ والسبطيّ المذكورَين في الآية لم يقدما على قتلِ 

أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد الزمخشري جار الله، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، المصدر  	(((
السابق، ج4، ص 364.



الجهاد في الإسلام132

لام،  بعضهما الآخر، بل حَصَلَ شِجارٌ بيَنهما وَتضاربا، وقد استنجَدَ السِبطيُّ بِموسى عليهِ السَّ

ولكََمَ موسى القبطيَّ مما أدّى إلى موته.

المطلب الثالث: إذا لم تكن ثمّة حربٍ قد نشبت بين الفريقَين، ولكن تهيأت مقدّماتها 

وأوشك الفريقان على خوض القتال، فإنَّ هذه الحالة أيضًا تعَُدّ مِن مصاديق الـ»اقتْتال« بمعناه 

الواسع. أو على أقلّ تقدير تنطوي على مبدأ وجوب الإصلاح، ولهذا يشتمل قولهُُ ﴿فأصلِحُوا 

لا  لكي  الفريقَين  بين  يصلحوا  أن  المؤمنين  على  ثمَّ يجب  ومِن  أيضًا،  الموردَ  بيَْنَهُما﴾ هذا 

تندلع حربٌ. وذلك مثل الوقائع التي سبقت معركةَ الجَمَل وصفّين والنهروان، وقتئذ حصلت 

مقدّمات الحرب، ولم تندلع الحربُ بعَد.

المطلب الرابع: تتضمّن هذه الآية ثلاثة أوامر: الأول هو الأمر بالتصالح بين الطرفيَن، إذ 

يتمّ ذلك عبر التفاوض وأيّ نشاط آخر يؤدّي إلى الصُلح والسلام. الثاني هو الأمر بمقاتلة الفئة 

الظالمة، وبالطبع يعُرفَُ الظالمُ في أثناء مفاوضات السلام. والثالث: هو الأمر بالتصالح بين 

الفريقَين بعد أن يكفّ الطرف المعتدي عن العدوان ويفيء إلى أمر الله. هنا ينبغي أن نعلم 

بأنَّ »الإصلاحَ« في الأمر الأول والثالث مختلفان، لأنَّ »الإصلاح« في الأمر الأول يعني السعي 

إلى إيقاف الحرب، ولكنَّ »الإصلاح« المذكور في الأمر الثالث يعني أن الفئة الظالمة بعد أن 

المظلوم بنحوٍ عادل، وذلك  بالطرفِ  ألُحِقَت  التي  الله يجب تعويض الأضرار  فاءَت إلى أمر 

لعِقدِ الصلحِ والسلام. ولذلك وَردََ بعد فعل »أصلحِوا« في الأمر الثالث تعبيرُ ﴿بِالعَدلِ﴾. ولكنَّ 

فعل الأمر ﴿أصَْلِحوا﴾ في الأمر الأول لم يرد بعده »بالعَدل«، لأنهّ لم تكن ثمّة حاجة إلى هذا 

الوصف.

بعض  في  تحصل  قد  التي  الداخليّة  الصراعات  إلى  الآية  هذه  تشير  الخامس:  المطلب 

هٌ لجميعِ المسلمين  الأحيان بين أفراد الأمّة المسلِمة وفي البلاد الإسلاميّة، وإنَّ خطابهَا موجَّ

نهاية  وفي  الظالم،  محاربة  أو  الحرب  لإيقاف  المبادرة  وبمقدورهم  الحدَثُ  يبلغهم  الذين 

المطاف إرغامه على تعويض الحقوق الضائعة. وهذا يشمل جميعَ الدول والأفراد الاعتياديين 

في عموم العالمَ الإسلامي، فعلى الجميع أن يبادروا بقدر استطاعتهم. وفي هذا الصدد يشير 

الكتابُ السابع والخمسون مِن كُتبُِ )نهج البلاغة( إلى أنَّ الأفرادَ الاعتياديين في مثل هذه 

المواطِن مكلَّفون بالعملِ على وفق ما أمرت به هذه الآية. يعود هذا الكتاب إلى أحداث حرب 

لام متوجهًا مِن المدينة إلى البصرة للِتصدّي إلى فتنة  الجَمَل، فلما كان الإمامُ عليّ عليهِ السَّ

الجَمَل كتب إلى أهل الكوفة: 

ا مَبْغِيًّا عَلَيْهِ  ا باَغِيًا وَإِمَّ ا مَظْلوُمًا وَإِمَّ ا ظاَلِمًا وَإِمَّ ا بَعْدُ فَإِنِّي خَرجَْتُ مِنْ حَيِّي هَذَا إِمَّ »أمََّ



133 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

وَإنِْ كنُْتُ  أعََاننَِي  مُحْسِنًا  فَإنِْ كنُْتُ  إِلَيَّ  نفََرَ  ا  لَمَّ هَذَا  كِتَابِي  بَلَغَهُ  مَنْ  اللَّهَ  أذَُكِّرُ  وَإنِِّي 

مُسِيئًا اسْتَعْتَبَنِي«))).

لام أنهّ عندما تهيأت مقدّمات معركة الجَمَل كان النّاس  يتضح مِن كلام الإمام عليّ عليهِ السَّ

أن  إلى  الإمامُ  الآية، ولذلك دعاهم  المذكورة في  بالأوامر  بالعمل  أيضًا مكلَّفون  الاعتياديون 

يساهموا في الأمر وأن يؤدّوا دَورًا ويشخّصوا الظالمَ والمظلومَ وأن يعملوا بمهامهم.

بدراسة  أيضًا مكلَّفون  الحرب  قبل  النّاسَ  أنَّ  الكتاب  نصّ هذا  يتَضحُ من  فضلً عن ذلك 

موقف الطرفيَن، وأن يشخّصوا أهلَ الحقّ وأهل الباطل، وأن يسارعوا إلى نصرة أهل الحق.

المطلب السادس: بالنسبة للِفريقَين المذكورَين في هذه الآية يمكن –عقلً- تصوّر أوجه 

عدّة: 1. أن يكون كلا الفريقَين في حربهما متعمّدَين وظالمَين؛ 2. أن يعتقد الفريقان كلاهما 

بأنَّ هذه الحرب تكليفهم الشّرعي، وذلك سبب شبهةٍ وقعوا فيها، أو بسبب اجتهاد خاطئ، 

الحربَ لاجتهاد  يخوض  الآخر  والفريق  ظالمًا  الفريقَين  أحد  يكون  أن   .3 الخوارج.  فئة  مثل 

خاطئ؛ 4. أن يكون أحد الفريقَين مِن أهل الحقّ، والفريق الآخر يحارب ظلمًا وعدواناً، مثل 

يحارب  الآخر  والفريق  الحق،  أهل  من  الفريقَين  أحد  يكون  أين   .5 وصفّين؛  الجَمَل  معركة 

لاجتهاد خاطئ مثل معركة النهروان.

في جميع هذه الأوجه الخمسة يقع على عاتق المسلمين قاطبةً وفي أرجاء العالمَ، وبما 

في ذلك الحكومات، أن يحولوا دون اندلاع الحرب –إذا كانت لم تندلع بعد-، وأن يعتمدوا 

أمّا إذا كانت الحربُ قد اندلعت  سبل التفاوض والتوسّط بين المتخاصمين للتصالح بينهما. 

فعلً عليهم التفاوض بطرقٍ مدروسة وحثيثة ودعوة الطرفيَن إلى إيقاف الحرب وعقد السلام. 

وبالطبع في أثناء مفاوضاتهم سيتسنّى لهم معرفة أهل الحقّ والباطل.

الجَمَل  معركة  في  لام  السَّ عليهِ  عليّ  الإمام  مثل  الحق،  مع  يقف  مَن  أنَّ  البديهي  مِن 

عدم  بمقترح  وسيقبل  المسلمين،  بين  والاقتتال  الحرب  إلى  يسعى  لا  والنهروان،  وصفّين 

أو  بالحرب  البدء  عدم  بمقترح  المقابل  الطرفُ  بَ  رحَّ إذا  وهنا  إيقافها.  أو  الحرب  خوض 

إيقافها فبطبيعة الحال لن تبدأ، وإذا كانت قد بدأت فعلً ستتوقف. أمّا إذا رفض الدعوات 

الله  أمر  إلى  ليفيء  المسلمين محاربته  باغٍ وظالم، وعلى  أنهّ  السِلم فسيتضح عندها  إلى 

ويتوب، أو ليضمحلّ تمامًا.

السابق، ص 447.  البلاغة، المصدر  نهج  الرضي(،  )السيّد  الحسن الموسوي  الرضي بن  د  الحسن محمَّ أبو  	(((
]الكتاب 57[.



الجهاد في الإسلام134

أيّ من  إذا لم يقبل  الباطل،  الطرفان من أهل  الثلاث الأولى، حيث يكون  وفي الأوجه 

الحالة  مثل هذه  وفي  بغاةً وظلمة.  الطرفيَن  كلا  فسيكون  والاقتتال  الحرب  بترك  الطرفيَن 

يجب محاربة الطرفيَن ليتوبا أو ليضمحلّ. أمّا إذا تاب الفريقان معًا فالحربُ تتوقف بطبيعة 

العدل  مبدأ  على  وبناء  طرف  بكلّ  ألحقَت  التي  الأضرار  تعويض  يجب  ذلك  وعند  الحال، 

والإنصاف. وإذا لم يتوبا واضمحلّ فعند ذلك أيضًا تتوقف الحرب. أمّا إذا قبل طرفٌ واحد 

بإيقاف الحرب ورفض الطرف الآخر فإنَّ الطرف الرافض يعُدّ باغيًا وظالمًا، إذ تجب محاربته 

ليتوب أو ليضحملّ.

المسلمَين  الفريقَين  بين  مِن  الباغيَ  أنَّ  الآية  هذه  مِن  يتضّح  السابع:  المطلب 

المتحاربيَن هو الفريق الذي ظلَمََ الفريقَ الآخر ورفَضََ حلَّ النزاع بنحوٍ عادل. سواء أكان 

الفريقان كلاهما أفرادًا اعتياديين، أو كان فريقٌ يضمّ أفرادًا اعتياديين والفريق الآخر مِن 

النظام  أعضاء  من  المتخاصمَين  الفريقَين  كلا  أكان  سواء  وكذلك  الحاكم.  النظام  أعضاء 

الحاكم وذلك عند حصول حرب بين بلدَين مسلمَين. والمثال على ذلك الحرب التي شنّها 

العراق ضدّ إيران، والتي اندلعت في عام 1981. إذا كانت ثمّة شكوك في إيمان الحكّام 

مسلمتيَن،  كانتا  المتقاتلتيَن  القوّتيَن  كلتا  أنَّ  في  شكوك  ثمّة  فليس  العراق  في  البَعثيين 

فإنَّ  الآية  مدلول هذه  وفق  على  اقتتَلَوا﴾.  المؤمنينَ  مِنَ  طائفِتانِ  ﴿وَإِن  الآية  وتشملهما 

الفريقَ الظالم يعَُدّ باغيًا بحسب كلّ من الأوجه الثلاثة المذكورة، وإنَّ ظلمَه يتضّح ويبَين 

فاء  وإنَّ  الفريقَين،  مِن  كلّ  دوافع  عن  تكشف  التي  الطرفيَن  بين  التفاوض  عمليّة  طوال 

التفريع في ﴿فإنْ بغََتْ إحداهُما على الأخُرى﴾ التي وردت بعد ﴿فأصلِحوا بينهُما﴾ تدلّ 

على هذا المعنى.

السنة والشيعة عرفّوا  المذكورة، ولكنَّ فقهاء  الثلاث  الفئات  بنحوٍ عام  الآية  تشمل هذه 

البغاة »بأنهّا فئة من الأفراد من الذين يتمردّون على الحكومة«، وحصروا بحثهم الفقهي بواحد 

من المصاديق الثلاث حول الباغي. ولعلَّ سبب ذلك يعود إلى أنَّ أغلب ما كان يحدث على 

أرض الواقع كانت صراعات واشتباكات تجري على إثر انتقاضات وأحداث تمردّ ضدّ الحكومات. 

مع حكومة  مثلما حصل  المتمردّة،  الحركات  مثل هذه  تواجه  كانت  الحكومات  أغلب  وإنَّ 

لام، إذ حدثت في فترة حكمه ثلاثة اضطرابات وحركات تمردّ، واندلعت  الإمام علي عليهِ السَّ

على إثرها حرب الجَمَل وصفّين والنهروان. وهكذا الأمر بالنسبة للِحكومات الأخرى، إذ كانت 

تواجه حركات متمردّة، وكانت تتولدّ حاجة تدفع بالفقهاء إلى دراسة أحكامها. ولذلك خصصت 

ا بـ»جهاد البغُاة«. الكتبُ الفقهيةُ في باب الجهاد قسمًا خاصًّ



135 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

جملةٌ معترضَةٌ

بالنظر إلى أنَّ سياق البحث تطرقّ إلى قضيّة الحرب بين إيران والعراق يرى المؤلفُ أنهّ 

مِن المناسب إيراد مطلب حول الحرب المفروضة مِن قبل النظام البعثي في العراق ضدّ إيران 

في عام 1981، إذ يرتبط بمدلول الآية الخاضعة للِبحث.

في بدايات أحداث الحرب المفروضة، يومئذْ كانت العلاقات الثنائية بين الجزائر وإيران 

حسنة جدًا، اقترح المسؤولون الجزائريون على رئيس مجلس الشورى الإسلامي ]الإيراني[))) 

في أثناء زيارته للجزائر، أن يؤدّوا دَور الوسيط بين الطرفيَن ]بين إيران والعراق[، وأن يشرعوا 

بمفاوضات لإيقاف الحرب وعقد التصالح. وقد قالوا لرِئيس مجلس الشورى: »إنَّ اللهَ تعالى 

أمََرَ في القرآن بأنَّ على المسلمين إذا شاهدوا فئتيَن مِن المسلمين يتقاتلان أن يبادروا إلى 

الإصلاح بينهما: ﴿وَإنْ طائفتانِ مِنَ المؤمنين اقتتَلَوا فأصلحِوا بيَْنَهما﴾. ونحن نريد أن نتوسّط 

بينكم والعراق ونبادر إلى عقد الصلح، ولنكون قد عملنا بهذا التكليف القرآني«. يقول رئيس 

المجلس ]الإيراني[: »قلتُ في ردّي عليهم: إذا كانت ثمّة حرب لم يكن فيها أحد الطرفيَن 

معتدياً عند ذلك يجب الالتزام بهذه المسألة والتدخل من أجل الإصلاح. ولكن إذا كان أحد 

الطرفيَن معتدياً فإنَّ القرآن قد أوضح تكليفه«، وقد جاء في ذيل الآية: ﴿فاَنِْ بغََتْ إحداهُما 

عَلىَ الأخرى فقَاتلِوا التّي تبَغي حتىّ تفَيءَ إلى أمر الله﴾))).

حول  الجزائريين  المسؤولين  مقترحَ  الشورى  مجلس  رئيسُ  رفَضََ  الاستدلال  هذا  بمثل 

الوساطة لعقد الصلح، وبهذا يئس هؤلاء واستمرتّ الحرب.

هنا تجدر الإشارة إلى بضعة ملاحظ في نقد تصريحات رئيس مجلس الشورى الإسلامي:

الملحظ الأول

أجل  مِن  بالتوسط  أمرت  التي  الكريمة  الآية  »إنَّ  فيه  قال  الذي  لتصريحه  بالنسبة 

الأطراف  أحد  كان  وإذا  معتدياً،  الطرفيَن  مِن  أيٌّ  فيها  يكون  لا  بحربٍ  تعنى  المصالحة 

من  للِتوسط  مدخلية  ولا  المعتدي  محاربة  تجب  إذ  تكليفه،  أوضح  القرآن  فإنَّ  معتدياً 

المساهمة  أرادوا  الجزائريين  أنَّ  فلنَفترض  ذلك:  عن  الجواب  في  نقول  المصالحة«،  أجل 

وليتمكّنوا  المعتدي  ليعرفوا  وذلك  محايدًا  ثالثاً  طرفاً  بوصفهم  الطرفيَن  بين  التفاوض  في 

كان رئيس مجلس الشورى آنذاك القيادي في نظام الجمهورية الإسلامية الإيراني الشيخ علي أكبر هاشمي  	(((
رفسنجاني )1934-2017(. ويذُكَر أنهّ كان في فترة دراسته في حوزة قم مِن تلامذة مؤلفّ هذا الكتاب. 

]المترجم[
ينُظر: تفاصيل جلسات مجلس الشورى الإسلامي، 6 بهمن 1359هـ.ش، ]26/ كانون الثاني/ يناير 1981[. 	(((



الجهاد في الإسلام136

المفاوضات  قبل  موقفهم  وأنَّ  وأفضل؛  أسلس  بطريقة  الإصلاحية  مفاوضاتهم  إنجاح  من 

الإصلاحية كان موقف الطرف المحايد. ولنفترض أنهّم لا يعلمون مَن هو الطرف المعتدي، 

لأنَّ كلا الطرفيَن يتهمان الآخرَ بالاعتداء. إذن ما كان يصحّ أن يقُال لمن أرادوا التعرفّ على 

المعتديّ طوال مفاوضات السلام »إنَّ الوساطةَ للِتصالح لا داعي لها لكون الطرفَ المقابل 

أن  يسعنا  لا  للِسلام  مفاوضات  إجراء  قبل  سيردّون:  لأنَّهم  محاربته«.  وتجب  المعتديّ  هو 

معرفة  يمكن  فقط  السلام  مفاوضات  فعبر  محاربته.  يمكننا  المعتدي حتىّ  نعرف من هو 

الطرف المعتدي، ومن ثمَّ نحاربه عند اللزوم.

الملحَظ الثاني

وأمّا تصريحه حول أنَّ »الآية المذكورة ترتبط بحربٍ لا يكون فيها أحد الطرفيَن معتدياً« 

غير صحيح، لأنّ الفئتيَن المذكورتيَن في هذه الآية –كما تقدّم سلفًا- يمكن تصوّرهما ضمن 

خمسة أوجه. وفي ثلاثة أوجه منها يتقاتل الطرفان على غير حق، وفي الوجهَين الباقيَين يمكن 

أن يكون طرفٌ على حقّ وطرفٌ آخر على غير حق، وإنَّ هذه الآية تشمل الأوجه الخمسة كلهّا. 

ث عن حرب تخلو من  ومن جانبٍ آخر اتضح أنَّه لا يفُهَم من أيّ موضع من هذه الآية أنهّا تتحدَّ

طرف معتدٍ، وإذا كانت كذلك لكان معناها بالنحو الآتي: »إذا تقاتلت فئتان مِن المؤمنين ولم 

تكن أيّ منها معتدية فبادروا للِتصالح بينهما«. والمفهوم المترتب على ذلك هو أنَّه إذا كان 

أحد الطرفيَن معتدياً أو إذا كان كلاهما معتديين فلا داعي للِمبادرة إلى التصالح. من البديهي 

أنَّه لا أحد بمقدوره أن يزعم بهكذا معنى لهذه الآية، فهذا تحميل وفرض لا تبتغيه الآية.

الملحَظ الثالث

أيَمُكن أساسًا أن تندلع حربٌ لا يكون فيها معتدٍ، وبنحو يخوض كلا الطرفيَن الحربَ وهُما 

على حقّ؟ لا يمكن ذلك مطلقًا. فنحن نعلم بأنَّ المعتدي هو ذلك الطرف الذي يبدأ بالحرب، 

وإذا لم يبدأ أحدٌ من الطرفيَن الحربَ فلن يكون ثمّة معتدٍ، وبطبيعة الحال لا تندلع حربٌ. 

إذن حيثما توجَد حربٌ فثمّة اعتداء أيضًا، ولا يمكن تصوّر حرب تخلو من المعتدي. فلذلك 

تصريح رئيس المجلس الذي ذكََرَ فيه بأنهّ »إذا كانت ثمّة حرب تخلو من المعتدي فهذه هي 

المسألة، ويجب التدخل للتصالح« لا يطابق الواقع.

من الممكن أن يكون كلا الطرفيَن معتدييَن، ولكن لا يمكن ألا يكون كلاهما غير معتدييَن. 

بل حتىّ عندما يدخل طرفٌ ما الحربَ لاجتهاد خاطئ، مثل الخوارج الذين عدّوا محاربة الإمام 

لام تكليفهم الشرعي، في مثل هذه الحالة أيضًا يوجد معتدٍ، وإن كان الخوارج  عليّ عليهِ السَّ

يعتقدون بأنهّم يحاربون على حقّ وليسوا معتدين. بيد أنَّ عقيدتهم الخاطئة هذه لا تغيّر 



137 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

لام بذل جهدًا كبيراً لكي لا  الحقيقة، لأنَّ ثمّة اعتداء قد حصل فعلً، وإنَّ الإمام عليّ عليهِ السَّ

تندلع الحرب، ولكنَّ الخوارج هم مَن بدأوها، ولم يتبقَّ للِإمام حلّ سوى الدفاع. مجردّ هذا 

الشروع بالحرب من قبلهم يعُد دليلً على اعتدائهم.

على أيّ حال، إنَّ مقترح الساسة الجزائريين الذي أرادوا به المصالحةَ بين إيران والعراق، 

كان مبادرةً طيّبة جدًا ومناسبة وعن حسن نيّة، ومطابقة للآية القرآنية. وبالنظر إلى العلاقات 

الحسنة بين الجزائر وطرفيَ النزاع كان ثمّة احتمال كبير أن تؤدّي هذه الوساطة إلى التصالح، 

]الإيراني[ على  الشورى  ردّ رئيس مجلس  كبيرة ولكنّها ضاعت. وإنَّ  فقد كانت هذه فرصة 

المسؤولين الجزائريين كان غير منطقي وغير مقبول وبات عائقًا أمام مسار بناء السلام العادل. 

فحتىّ لو افترضنا أنَّ المسؤولين الجزائريين ما كانوا ليِوفَّقوا في إيقاف الحرب وعقد التصالح 

أن تكون  العالمَ، ولكان من شأنها  أرجاء  ذاتها كانت ستذُاع في  بحدّ  السلام  فإنَّ مفاوضات 

عاملً رئيسًا في تشخيص الطرف المعتدي، ولكَان ذلك انتصارًا لإيران. مثلما كانت المفاوضات 

بين فيتنام وأمريكا في باريس عاملً رئيسًا في عدّ أمريكا هي الطرف المعتدي، مما أدّى إلى 

هزيمتها وانسحاب قوّاتها من أراضي فيتنام.

ولنعد إلى سياق البحث. لقد أسلفنا أنَّ الفقهاءَ حَصَروا البحثَ حول »البغاة« بفئةٍ من 

الأفراد الاعتياديين الذين ينتفضون ضدّ الحكومة ويتمردّون عليها، وإنْ كان ذلك مجردّ واحدٍ 

من مصاديق الباغي، وهو أخصّ مِن المعنى الذي يفُهَم مِن الآية.

تعريف الفقهاء لِـ»البُغاة«

1. تعريف »البُغاة« في الفقه الحنبلي

في  الخرقي(  مختصر  )المغني شرح  كتاب  في  )541-620ه(  قدُامة  بن  الله  عبد  كتب 

تعريف »البُغاة«: 

، يَخْرجُون عن قَبْضَةِ الإمِامِ، ويرَومُون خَلْعَه لتأويلٍ سائِغٍ، وفيهم  »قَومٌ مِن أهلِ الحقِّ

البابِ  في هذا  نذكرُ  الذين  البُغاةُ،  فهؤلاءِ  الجيشِ،  جَمْعِ  إلى  هم  كِّف في  يَحْتاجُ  مَنَعَةٌ 

حُكْمَهم«))).

اجتهاد  ولهم  الحق  أهل  »من  البغاةَ  يعرفّ  أن  إلى  بقُدامة  دفع  الذي  السبب  أنَّ  يظهر 

د بن قدامة، المغني على مختصر: أبي القاسم عمر بن الحسين بن عبد الله بن  عبد الله بن أحمد بن محمَّ 	(((
أحمد الخرقي، تحقيق: طه الزيني-ومحمود عبد الوهاب فايد-وعبد القادر عطا ]ت 1404هـ[- ومحمود 

غانم غيث، ط: الأولى، )القاهرة: مكتبة القاهرة، 1969(، ج 8، ص 526.



الجهاد في الإسلام138

وتأويل سائغ« هو سعيه لتِبرير الحراك المخربّ الذي قاده دعاة الحرب في معركتيَ الجمَل 

ولذا  عدول«،  كلهّم  »الصحابة  يقولون:  والتفكير  الرأي  في  وأقرانه  قدامة  أنَّ  ذلك  وصفّين. 

تحتاج حركةُ التمردّ التي تسبب بها دعاةُ الحرب في معركتيَ الجمل وصفّين )والذين هم من 

الصحابة( إلى مبرر شرعيّ، وبهذا قيل أنَّ اجتهادهم اقتضى ذلك.

2. تعريف البغاة في الفقه الحنفي

ذكََرَ علاء الدين الحنفي )ت: 587هـ( في تعريف البغُاة:

أوَْ صَغِيرةًَ،  كَانتَْ  كَبِيرةًَ  كُفْرٌ،  ذَنبٍْ  أنََّ كُلَّ  رَأيِْهِمْ  مِنْ  قَوْمٌ  وَهُمْ  الْخَوَارِجُ،  »الْبُغَاةُ هُمْ 

مَاءَ وَالْمَْوَالَ بِهَذَا التَّأوِْيلِ، وَلَهُمْ  يَخْرجُُونَ عَلَى إمَامِ أهَْلِ الْعَدْلِ، وَيَسْتَحِلُّونَ الْقِتَالَ وَالدِّ

ةٌ«))). مَنَعَةٌ وَقُوَّ

يظهر أنَّ مراد علاء الدين الحنفي من تفسير البُغاة بالخوارج هو خوارج النهروان، وذكر 

ذلك ليِبرّئ المتسببين بمعركتيَ الجمل وصفّين مِن صفة البغَي.

لا ندري ما الذي يجعل هؤلاء الفقهاء ناظرين إلى الماضي ويفسّرون آيةَ البغاة الحاوية 

ذكُِرتَ أحوالهم وسيرتهم في  فئةٍ خاصّة  نزلت في  بأنهّا قد  أمر دائميّ بطريقةٍ توحي  على 

التاريخ؟ ولمَِ لا يفسّرونها بطريقةٍ تمكّنهم من معرفة البغاة المعاصرين لهم وبغاة العصور 

الآتية ليِعَلم النّاسُ في كلّ عصر وإلى قيام الساعة بتكليفهم حيال هؤلاء؟

ويعرفّ عبد القادر عودة البُغاةَ في الفقه الحنفي بقوله:

»الباغي هو الخارج عن طاعة إمام الحقّ بغيرِ حقّ«))).

يختلف هذا التعريف عن التعريف الذي ذكره علاء الدين الحنفي للِبغاة في الفقه الحنفي، 

ولعلَّ علاء الدين الحنفي أورد رأيه الشخصي في تعريف البغاة، وأن عبد القادر عودة ذكر رأيَ 

عموم الفقهاء الأحناف.

علاء الدين، أبو بكر بن مسعود الكاساني الحنفي، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، ط: الثانية، )بيروت:  	(((
دار الكتب العلمية، 1986(، ج7، ص 140.

عبد القادر عودة، التشريع الجنائي الإسلاميّ مقارناً بالقانون الوضعي، )بيروت: دار الكاتب العربي، د.ت(،  	(((
ج2، ص 673. وللِمزيد ينُظر: محمد أمين بن عابدين، حاشية رد المحتار على الدر المختار: شرح تنوير 
الأبصار، ط: الثانية، )القاهرة: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، 1966(، ج4، ص 

.261



139 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

3. تعريف »البُغاة« في الفقه المالكيّ

يعرفّ عبد القادر عودة البُغاةَ في الفقه المالكيّ بقوله:

»البغاة فرقةٌ مِن المسلمين خالفت الإمام الأعظم أو نائبه لمنع حقّ وجب عليها أو 

لخلعه«)))،))).

يظهر أنَّ الفقهَ المالكيّ قد ذكر منع الحقّ في تعريف البُغاة ليِنطبق على مَن امتنََعَ عن 

إعطاء الزكاة للِخليفة الأوّل، وذكروا خلع الإمامَ الأعظم لتِنطبق العبارةُ على المنتفضين الذين 

أرادوا خلع الخليفة الثالث.

4. تعريف »البُغاة« في الفقه الشافعي

يعرفّ عبد القادر عوده البُغاةَ في الفقه الشافعي بقوله:

ه  توجَّ حقٍّ  منع  أو  له،  الانقياد  وترك  عليه  بخروجٍ  الإمام  مخالفو  المسلمون  »البُغاة 

عليهم بشرط شوكةٍ لهم وتأويلٍ ومطاعٍ فيهم«))).

هنا نجَِدُ الفقهَ الشافعيَّ أيضًا عَدَّ »منع الحقّ« مصداقاً للِبَغي، ليُراد بذلك تلك الفئة التي امتنعت 

عن دفع الزكاة للِخليفة الأول، ولذا حاربهَم. والشاهد الآخَر على هذا الرأي نجده عند الشافعي، 

إذ أورد في كتاب )الأمّ( موضوع محاربة »البغاة« ضمن حديثه عن حرب الخليفة الأوّل مع مانعي 

الزكاة، ليدرج كليهما ضمن حُكم واحد، ومن ثمَّ عَدَّ مانعي الزكاة من مصاديق »البغاة«))).

المصدر نفسه، ج2، ص 673. 	(((
وعند  مالك(.  الإمام  موطأ  على  الزرقاني  )شرح  كتاب  عن  التعريفَ  اقتبسَ  بدوره  عودة  القادر  عبد  	(((
مراجعتي النصَّ المقتبَس لدى عودة وجدتُ المفردةَ الأخيرة في التعريف قد وردت )خلفه( وليس )خلعه(، 
في حين إنّ مؤلف هذا الكتاب، )أي الشيخ صالحي النجف آبادي(، ترَجَمَ عبارة عبد القادر عودة للِفارسيّة 
ضمن سياق بحثه: )خلعه(. لذا راجعتُ شرح الزرقاني ووجدتهُا )خلعه( كما ذكرها المؤلفّ في الفارسية. 
عبارة الزرقاني: »الجماعة )الباغية فرقة( من المسلمين )خالفت الإمِام( الأعظم أو نائبه لأحد شيئين إمّا 
)لمنع حقّ( وجب عليها من زكاة أو حكم عليها من أحكام الشريعة المتعلقة بالله أو بآدمي أو الدخول 
تحت طاعته بالقول والمباشرة باليد لحاضر والإشهاد على الدخول لمن غاب عنه إن كان كل منهما من أهل 
الحل والعقد واعتقاد ذلك ممن لا يعبأ به ولا يعرف فإنه حق لخبر من مات وليس في عنقه بيعة مات 
ميتة جاهلية )أو( خالفته )لخلعه( أي إرادتها خلعه أي عزله لحرمة ذلك عليهم وإن جار«. محمد بن 
عبد الباقي بن يوسف الزرقاني المصري الأزهري، شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك، تحقيق: طه عبد 

الرؤوف سعد، ط: الأولى، )القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية، 2003م(، ج 8، ص 103. )المترجم(
د بن أبي العباس أحمد  عبد القادر عوده، المصدر السابق، ج2، ص 673؛ وللِمزيد ينُظرَ: شمس الدين محمَّ 	(((
بن حمزة شهاب الدين الرملي، نهاية المحتاج إلى شرح المنهاج، )بيروت: دار الفكر، 1984م(، ج7، ص 402.

ينُظر: الشافعي، الأم، المصدر السابق، ج4، ص 214 إلى 216. 	(((



الجهاد في الإسلام140

5. تعريف »البُغاة« في الفقه الشيعي

يقول الشيخ الطوسي في تعريف »البغاة«:

»الباغي: مَن خَرَجَ على إمامٍ عادل، وَقاتله، وَمَنَعَ تسليم الحقّ إليه، وَهوَ اسم ذَمّ. وَفي 

المعتزلة  العلماء  مِن  ذَمّ جماعةٌ  اسم  أنهّ  على  ووافقنا  كافر.  إنهّ  يقول:  مَن  أصحابِنا 

أبي حنيفة والشافعيّ. وقال  مِن أصحاب  فسّاقًا، وكذلك جماعةٌ  بأسرهم، ويسمّونهم 

ذَمّ عند  باسْمِ  التديّن. وقال أصحاب الشافعيّ ليس  أبو حنيفة: هم فسّاق على وجه 

الشافعيّ، بل هو اسم مَن اجتهد فأخطأ، بمنزلة مَن خالَفَ مِن الفقهاء في بعض مسائل 

الاجتهاد«))).

يجب أن نعلم هنا بأنَّ مراد الشيخ الطوسي من الإمام العادل هو الإمام المعصوم، فهو قد 

صرَّحَ في مواضع كثيرة بهذا المعنى، من جملة ذلك في كتاب الخلاف، الجزء الثالث، الصفحة 

310، المسألة 2. وفي الجزء الأول، الصفحة 281، المسألة 31. وفي الجزء الثاني، الصفحة 331، 

المسألة 14، وفي الصفحة 223 من الجزء نفسه، المسألة 6، وفي الجزء الثالث، الصفحة 97، 

المسألة 28. وكذلك في الجزء الثاني من كتاب )المبسوط(، الصفحة 56.

مبسوط  الإمام  عن  الفقه  في  بحثوا  أينما  الشيعة،  الفقهاء  لسائر  بالنسبة  الأمر  وهكذا 

اليد أو الإمام مطلقًا فإنهّم يعنون الإمام المعصوم. من جملة هؤلاء العَلّمة الحليّ في كتابه 

)التذكرة(، حيث قال في باب جهاد البغاة:

»لا خلاف بين المسلمين كافّة في وجوب جهاد البغاة«))).

ثمَّ يضيف قائلً:

الإمام  ليعرف  الموضع  هذا  في  الإمامةَ  يذكروا  أن  الفقهاء  بين  العادة  جرت  »قد 

اتبّاعه ويصير الإنسان باغيًا بالخروج عليه وليست من علم الفقه، بل  الذي يجب 

هي من علم الكلام. فلنذكر كلامًا مختصرًا فنقول يشترط في الإمام أمور: الأول: أن 

يكون مكلّفًا... الثاني: أن يكون مسلمًا... الثالث: أن يكون عدلً... الرابع: أن يكون 

حُرًا... الخامس: أن يكون ذَكَرًا...السادس: أن يكون عالمًا ليعرف الأحكام... السابع: 

السمع  وأن صحيح  التاسع:  وكفاية...  رأي  ذا  يكون  أن  الثامن:  يكون شجاعًا...  أن 

يكون  أن  العاشر:  فيها.  مختلف  غير  ]التسعة[  الشرائط  وهذه  والنطق...  والبصر 

والشيخ  الشهرستاني  والسيّد جواد  الشهرستاني  السيّد علي  تحقيق:  الخلاف،  الطوسي،  د  أبو جعفر محمَّ 	(((
مهدي نجف، ط: الثانية، )قم: مؤسسة النشر الإسلامي، 1420هـ(، ج5، ص 335.

ابن المطهر الحلّ، تذكرة الفقهاء، المصدر السابق، ص 392. 	(((



141 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

نقص  من  الأعضاء  سلامة  اشتراط  وبالجملة  والأذن  والرجل  كاليد  الأعضاء  صحيح 

يمنع من استيفاء الحركة وسرعة النهوض، وهو أولى قولَي الشافعية. الحادي عشر: 

أن يكون من قريش لِقوله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ الأئمّة من قريش وهو أظهر 

قريش  في  يوجد  لم  فإنْ  الشافعية  قالت  الجويني...  فيه  الشافعية، وخالف  قولَي 

من يستجمع الصفات المعتبرة نصب كناني، فإنْ لم يوجد فرجل من ولد إسماعيل 

لام. وهو باطل عندنا لأنَّ الإمامةَ عندنا محصورة في الاثني عشر... الثاني  عليهِ السَّ

الإمامة  المقتضى لوجوب  الشيعة لأنَّ  الإمام معصومًا عند  عشر: ويجب أن يكون 

ونصب الإمام جواز الخطأ على الأمة المستلزم لاختلال النظام فإنَّ الضرورة قاضية 

بأن الاجتماع مظنة التنازع والتغالب... فلا بدّ حينئذ من سلطان قاهر مطاع نافذ 

الأمر متميّز عن غيره من بني النوع، وليس نصيبه مفوضًا إليه وإلا وقع المحذور 

الخطأ  وقوع  يجوز  ولا  تعالى،  الله  عند  من  يكون  بل  أيضًا،  لذلك  العامة  إلى  ولا 

منه وإلا لوجب أن يكون له إمام آخر، ويتسلسل فلهذا أوجب أن يكون معصومًا... 

عليه  الله  صلّى  النبيّ  ومِن  تعالى  الله  من  عليه  منصوصًا  يكون  أن  عشر:  الثالث 

لا  التي  الخفية  الأمور  من  العصمةَ  لأنَّ  فيهما  بالنص  إمامته  ثبتت  ممن  أو  وآله، 

الرابع  يطاق...  لا  ما  تكليف  لزم  عليه  منصوصا  يكن  لم  فلو  عليها،  الاطلاع  يمكن 

القبائح  عن  منزها  يكون  أن  عشر:  الخامس  زمانه...  أهل  أفضل  يكون  أن  عشر: 

والأكل في  كاللعب  والرذائل  الدناءة  منزهًا من  يكون  وأن  عليه...  العصمة  لدلالة 

الأسواق وكشف الرأس بين الناس... وقد خالفت العامة في ذلك كله ]أي الشروط 

التي تلت الشرط التاسع[«))).

سؤالان عِلميّان معروضان على الفقهاء

نروم هنا أن نوجّه سؤاليَن علميَين للِعَلّمة الحليّ وللِفقهاءِ المتفقين معه في الرأي.

السؤال الأول

وإنهّ  دائمي،  حكم  »البغاة«  جهاد  وجوب  أن  معه  اتفّق  ومَن  الحليّ  العَلّمة  يرى  هل 

مستمر وباق مع بقاء الإسلام؟ أم يعدّونه حكمًا فصلياً وموسميًا وبنحو لا يرتبط إلا بزمن الإمام 

أشهر من حكم  الحال على خمس سنوات وبضعة  بطبيعة  اليد، ويقتصر  المعصوم مبسوط 

الإمام علي والإمام الحسن )عليهما السّلام(؟

إذا كان العَلّمة الحليّ يقول بأننا »نعرض موضوع الإمامة في هذا الموضع ليُعرفَ الإمام 

المصدر نفسه، ج9، ص 398-393. 	(((



الجهاد في الإسلام142

العصمةَ من شروط  يعدّ  كان  وإذا  عليه«،  بالخروج  باغيًا  الإنسانُ  اتبّاعه ويصير  الذي يجب 

الإمامة، فإنَّ ما يلزمه هذا القول هو أن يكون وجوب جهاد »البغاة« حكمًا فصليًّا وموسميًا، 

وأن يكون محدودًا بخمس سنوات وبضعة أشهر مِن حكومة إمامَين مبسوطيَ اليد، إذ كان 

الخروج عليهم بغياً. ولأنَّ سائر الأئمّة لم يكونوا ماسكين بزمام الحكم فلذا لم يحصل تمردّ 

ضدّهم ليِتحقق البَغي. هل يرضى العَلّمة الحليّ ومَن تبعه مِن الفقهاء أن يكون حكم الآية 

المذكورة محدودًا بفترة قصيرة مِن حكم إمامَين معصومَين، ويمسي حُكم الآية بعدهما ميتاً 

ومنتهي الصلاحية، وأن لا يكون له مصداق خارجي في عصر الغَيبة؟ هل يليق بالمنزلةِ العِلميّة 

التي يتبوؤها هؤلاء الفقهاء أن يلتزموا بذلك؟!

إذا كان العَلّمةُ الحليّ والفقهاء المتفقون معه يرفضون أن يكون حكم الآية المذكورة لاغيًا 

بعد خمس سنوات وبضعة أشهر من حكم الإمامَين المعصومَين، وإذا كانوا يقولون: »إنَّ لحن 

الآية يحكي عن حكم دائميّ تحتاجه البشريةُ إلى قيام الساعة«، فعند ذلك عليهم أن يقبلوا 

إيران في مكان  الجمهورية الإسلامية في  إذا ظهرت حكومةٌ مثل  أيضًا  الغَيبة  بأنَّ في عصر 

آخر مِن المعمورة، حيث يختار النّاسُ قائدَ الحكومة بحُريةّ ويفوّضون إليه إمامة الأمّة، في 

مثل هذه الحكومة إذا قادت فئةٌ تمردًّا مسلحًّا ضدّها واندلعت حربٌ، عند ذلك يجب على 

المسلمين أن يصلحوا بين الفئتيَن، وإذا شخّصوا أن إحداهما ظالمة عليهم محاربتها لتفيء 

إلى أمر الله. ومن ثمَّ فإنَّ حكم الآية لا يتحدد بزمن حضور الإمام المعصوم مبسوط اليد، بل 

هو حكم باق إلى قيام الساعة.

السؤال الآخر

إذا كان العَلّمة الحليّ يقول كما قال نظراؤه من الفقهاء: »يجب أن يكون الإمام معصومًا 

لأنَّ المقتضى لوجوب الإمامة ونصب الإمام جواز الخطأ على الأمّة المستلزم لاختلال النظام فإنَّ 

الضرورة قاضية بأن الاجتماع مظنّة التنازع والتغالب... فلابدّ حينئذ من سلطان قاهر مطاع نافذ 

الأمر«، فهل هذا يعني أنَّ مراده أنَّ الإمام المعصوم يحول دون وقوع الخطأ في المجتمع؟ أم 

المراد هو أنَّ الإمام يتلافى الخطأ عند حدوثه؟ إذا كان المراد هو أنَّ الإمام المعصوم يحول دون 

وقوع الخطأ فهذا غير صحيح، لأنَّه لا الإمام ولا النَّبي بقادرين على منع وقوع الخطأ أو الجريمة 

في المجتمع، وبحسب النصوص التاريخية كان الولاة والحكام المكلَّفون في زمن النَّبي صلَّى اللهُ 

لام يرتكبون الأخطاء والجرائم والخيانة، ولم يكونا  عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وحكومة الإمام علي عليهِ السَّ

قادرَين على منع ذلك. فمن الأحداث المعروفة في التاريخ هي قضية خالد بن الوليد بعد فتح 

مكّة، إذ أناط إليه رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مهمّةً تبليغية. ولكنّه في طريقه لإنجاز 



143 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

هذه المهمّة قتُِل بأمرٍ منه نحو ثلاثون مسلمًا بريئاً. وقد تألَّم رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ 

كثيراً جراّء هذه الجريمة المفجعة واضطرّ إلى دفع الدية لذوي القتلى))).

وفي مواضع من نصوص )نهج البلاغة( إشارات إلى الخيانات التي ارتكبها ولاة الإمام علي 

لام في كتبه التي أرسلها إليهم. من جملة  لام وعمّاله، فقد أنبّهم ووبخّهم عليهِ السَّ عليهِ السَّ

ذلك الكتابيَن 41 و71 في )نهج البلاغة(، إذ يتضمنان أشدّ المفردات التوبيخية التي ذكرها 

الإمام حول الولاة الذين خانوا الأمانة. وبهذا نرى أنَّ النَّبيّ والإمام أيضًا لم يقدرا على منع وقوع 

الجريمة والأخطاء.

أمّا إذا كان المراد هو أنَّ الإمام يتلافى الأخطاء أو الجريمة بعد وقوعها فإنَّ الإمام غير 

الفقهاء  من  ونظرائه  الحليّ  العَلّمة  استدلال  إنَّ  فإذن  ذلك.  فعل  على  قادر  أيضًا  المعصوم 

عليل  استدلال  هو  إنمّا  وقائدهم  النّاس  إمام  الرأي حول وجوب عصمة  في  معه  المتفقين 

وعقيم ولا يعالج مشكلة ولا علةّ. السؤال الآخر الذي قد يعُرضَ في هذا الصدد يستفهم عمّا 

يقوله الفقهاء في زمن الغَيبة، فما رأيهم عندما لا يكون الإمام المعصوم مبسوط اليد حاضراً؟ 

هل يقولون ليس من اللازم في عصر الغَيبة –وعلى وجه الاستثناء- أن يكون الإمام معصومًا 

ومبسوط اليد، وإنَّ الإنسان غير المعصوم أيضًا بوسعه أن يكون قائدًا وإمامًا؟ حتىّ لو قالوا 

ذلك فإنَّ هذا الأمر لا ينسجم مع استدلالهم المطلقَ والذي يشمل جميع الأزمنة.

على أيّ حال إنهّ انسدادٌ خَلقََه هؤلاء الفقهاء لأنفسِهم وبطريقة استدلالهم، وعليهم أن 

يجدو مخرجًا منه. وما من طريق أمامهم سوى أن يتراجعوا عن هذا الاستدلال، وأن يختاروا 

طريقًا لا ينتهي إلى الانسداد.

أقوال الفقهاء بناءً على الفرض المحال

النَّبيّ والإمام  المتفقون معه أنَّ حكومةَ الحقّ هي حكومة  العَلّمة الحليّ والفقهاء  يرى 

الغَيبة، حيث  يعيشون في عصر  كونهم  مِن  الرغم  آخر، وعلى  فقط. ومن جانب  المعصوم 

لا يوجَد إمام معصوم مبسوط اليد، فقد عَرضَوا بحوثاً في الفقه يرون أنهّا من شؤون الإمام 

أو جهاد  الكفّار  الابتدائي ضدّ  الجهاد  به؛ مثل  الخاصّة  اليد ومن وظائفه  المعصوم مبسوط 

»البُغاة« أو معاهدة الكفّار وأخذ الجزية من أهل الكتاب، وأخذ الزكاة من المسلمين وصرفها 

في الأمور التي حددها القرآن، وكذلك إقامة الحدود والتعزيرات بالنسبة لمرتكبي جرائم القتل 

ينُظر: أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين ابن موسى بن بابويه القمي )الصدوق(، الأمالي، ط: الأولى،  	(((
معتبر.  وبسند  السابع  الحديث  والثلاثون،  الثاني  المجلس  ص132،   ،)2009 الأعلمي،  مؤسسة  )بيروت: 

وكذلك: الواقدي، المغازي، المصدر السابق، ج2، ص 875.



الجهاد في الإسلام144

والسرقة والزنا وغيرهم من المجرمين، وهكذا توزيع العطاء )أجور موظفّي الدولة( وغيرها من 

القضايا المرتبطة بإدارة شؤون المجتمع. يعتقد هؤلاء الفقهاء بأنَّ كلّ هذه الأمور من الوظائف 

الخاصّة بالإمام المعصوم مبسوط اليد، ولا يحقّ لغِير المعصوم التدخل فيها. وأمّا السؤال الذي 

نوجهه لهؤلاء الفقهاء يدور حول كلّ هذه القضايا والمباحث التي تشكّل جزءًا كبيراً من الفقه 

الاستدلالي وتنطوي على عمدة القضايا السياسية والعسكرية والتنفيذية والجزائية والاقتصادية 

وغيرها من الأمور، هل كان تدوين هذه القضايا في الكتب الفقهية وتدريسها بناءً على افتراضٍ 

ما، حتىّ باتت تأخذ حيّزاً كبيراً من حقول الفقه الاستدلالي وتتطلبّ تكاليف باهظة؟ 

هل يريد الفقهاء أن يقولوا: »إذا افترضنا –فرضًا محالً- أنَّ الإمامَ المعصوم المبسوط اليد 

موجود في عصر الغَيبة، فإنَّ هذه هي الأحكام الخاصّة بتلك القضايا المختلفة والمنوّعة التي 

نذكرها في كتب الفقه الاستدلالي، إذ يجب إقامتها على يد الإمام المعصوم المبسوط اليد. 

وفي حقيقة الأمر نحن نعمل على بیان تکالیف ومهام الإمام المعصوم المبسوط اليد -الذي 

عة في الفقه الاستدلالي  ليس له وجود خارجيّ في عصر الغَيبة- ونبينّها ضمن المباحث الموسَّ

ونستهلك من أجلها كثيراً من الوقت والأموال؟«

قد  الأحكام  هذه  على  تحتوي  التي  القرآنية  الآيات  »كل  يقولوا:  أن  الفقهاء  يريد  وهل 

سنوات  خمس  على  الزمن  هذا  ويقتصر  فقط،  اليد  المبسوط  المعصوم  الإمام  لزمن  نزلت 

ت  وبضعة أشهر من حكومة الإمام علي والإمام الحسن )عليهما السلام(، وإنَّ هذه الأحكام عُدَّ

ميّتة من بعدهم وانتهت صلاحيتها وأفل زمانها؟« وهل يريدون القول: »إنَّ آيات الجهاد ضدّ 

الكفّار وآيات جهاد »البُغاة« وآيات الزكاة والآيات المرتبطة بعقوبة السراّق والزناة والقاذفين 

والمحاربين والمرابين وغيرهم، ليست نافذة في عصر غَيبة الإمام المعصوم المبسوط اليد، 

ولا جدوى منها سوى للتبرك والتلاوة لنيل الثواب؟« بناءً على اعتقاد هؤلاء الفقهاء الذي يقول: 

كلّ هذه  الإجابة عن  فإنَّ  المعصوم«  النَّبي والإمام  تكون سوى حكومة  الحقّة لا  »الحكومة 

الأسئلة تكون بالإيجاب.

لعلَّ واحدةً من أسباب جمود الفقه، ولا سيما في قضايا الحكم التي ترتبط بإدارة المجتمع، 

هي طريقة التفكير هذه التي اعتمدها الشيعةُ حول الحكومة الحقّة. لأنَّ الفقيه حينما يعتقد 

بأنَّ الحكومةَ الحقّة محصورة بحكومة المعصوم، والتي لا يمكن إقامتها في عصـر الغَيبة، فلذا 

لا يتولَّد لديه الحافز ليِفكّر ويتأمل في القضايا المرتبطة بالحكم وإدارة المجتمع، ولا يكون 

قادرًا على عرض الاجتهاد الجديد بنحو منسجم مع مقتضيات الزمان. لأنَّه يرى أنَّ مَن يتولىّ 

مثل هذه القضايا والأمور يجب أن يكون إمامًا معصومًا، وهو الآن غير موجود. أمّا إذا اعتقد 



145 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

للِقيادة والإمامة وعبر  انتخاب شخص مؤهَل ولائق  أيضًا يمكن  الغَيبة  بأنَّ في عصر  الفقيه 

صوت النّاس الحر فإنَّ حكومته ستكون حَقّة؛ ومِن ثمَّ سيعتقد بأنَّ قضايا الحكم كلهّا يجب 

إقامتها بيد هذا القائد اللائق والمؤهَل. وفي ضوء هذه النظرة إلى قضايا الحكم والمجتمع 

يتوفر لديه الحافز ليتأمل في جميع ما يحتاجه المجتمع، وأن يجيب عن الأسئلة المستحدَثة 

جميعَ  يخُضع  أن  بإمكانه  الجديد  التفكير  هذا  وبمثل  الزمان.  مقتضيات  مع  منسجم  بنحو 

القضايا السياسية والعسكرية والاقتصادية وسائر قضايا المجتمع إلى دراسة وتمحيص وتحليل 

دقيق، وأن يجد الحلَّ لكِلّ منها، ويضع خطوات نحو الأمام ويسير منسجمًا مع تقدّم الحياة 

بإصداره فتاوى مترقية وقادرة على معالجة المشاكل والأزمات. وبهذا يخَرج الفقهُ عن جموده 

وركوده، ويتقدّم نحو الأمام ويتكامل، مواكبًا حركةَ المجتمع. فلو كانت هذه الحركة التكاملية 

المرجوّة قد بدأت في زمن الشيخ الطوسي لكنّا الآن، وبعد مضي عشرة قرون، بإزاء تطوّر 

يراوحُ في  الفقهُ  إذ ظلّ  الأسف،  لم يحدث ذلك ومع شديد  للِأمَام. ولكن  كبير سائر  فقهي 

الراهنة لا يقدر على معالجة  مكانه، مما بات بحاجةٍ إلى إعادة نظر جادّة. لأنهّ في حالته 

احتياجات المجتمع.

تبرير عمل الناكثين والقاسطين

الحنبلي والشافعي تضمّن مفردةَ »التأويل«، والمراد من  الفقه  إنّ تعريف »البُغاة« في 

ذلك أن الفئة الباغية قد اجتهدت، وتمردّها وطغيانها يستند إلى الاجتهاد. والاجتهاد بدوره 

خاطئاً  اجتهادهم  كان  وإن  ذنبًا،  ولا  فسقًا  يعَُد  لا  عملهم  فإنَّ  وبالتالي  حجّةً شرعيّة،  يمثلّ 

لام  روا الإمامَ عليّ عليهِ السَّ وتمردّهم بغياً. ولكنَّ هذا »التأويل« يصدق على الخوارج، لأنهّم كفَّ

وعدّوا محاربته تكليفهم الشرعي. أمّا بالنسبة لأصحاب الجَمَل وصفّين فلا يصدق عليهم ذلك، 

لام عن غير وجه حق. لأنَّهم كانوا يعلمون بأنَّهم يحاربون عليًّا عليهِ السَّ

حابة كلهّم  إنَّ العلماءَ السُنة الذين يستندون إلى المبدأ الفاقد للِدليل والقائل بأنَّ »الصَّ

الجَمَل وصفّين فسقًا وذنبًا فإنهّ لا ينسجم مع ذلك  أنَّه إذا كان تمردّ أصحاب  عُدول«، رأوا 

المبدأ. ولذلك أوردوا قيد »التأويل« في تعريف »البغاة« ليِقولوا بأنَّ أصحابَ الجَمَل وصفّين 

لام تكليفَهم  ]الناكثين والقاسطين[ أوَّلوا واجتهدوا، وعدّوا محاربة عليّ بن أبي طالب عليهِ السَّ

الشرعي. فإذن لا تخُدَش عدالتهم.

إنَّ السبب الذي دفع علماء السُنة إلى قول ذلك هو الحفاظ على مبدأهم الفاقد للدليل. 

ولكنَّ الأمر البعيد عن التوقعات في هذا الصدد هو أنَّ الشيخَ الطوسيّ أيضًا أوردََ الشرطَ نفسَه 

في تعريف »البُغاة«، حيث قال:



الجهاد في الإسلام146

باين وانفرد  المباينة بتأويل سائغ عندهم، وأمّا مَن  الثالث أن يكونوا على  »والشرط 

بغير تأويل فهؤلاء قطّاع الطريق حكمهم حكم المحاربين«))).

ينزهّ  أن  إلى  يحتاج  ولا  عدولً،  الصحابة  جميع  يعدّ  لا  الطوسيّ  الشيخ  فإنَّ  نعلم،  وكما 

أصحابَ الجَمَل وصفّين مِن الفسق والذنب. ولكنّه رغم ذلك سار على ما سار عليه الفقهاء 

السنّة وعَدَّ التأويلَ من شروط البُغاة. ترى ما الذي يبرر له ذلك؟ لا نعرف مبررًا سوى أنَّ في 

عصره كان هناك تعامل ثنائي قائم بين الفقهاء السنة والشيعة، وإنَّ الفقه الشيعي في كثير 

من الموارد كُتِبَ منسجمًا مع فقه السنّة. ولأنَّ فقه السنّة كان مهيمنًا على الدرس الفقهي 

الشيخ  دوّنها  التي  الموارد  من  تعُدّ  المسألة  وهذه  الشيعي.  الفقه  به  تأثرّ  فلذا  عام  بنحو 

الطوسي في فقههِ منسجمًا مع الفقهاء السنة، ومن ثمَّ سار على ما سار عليه هؤلاء. وتجدر 

الإشارة هنا إلى عبارةٍ معروفة لآية الله البروجردي )رضوان الله عليه( )1875-1961م(، إذ قال: 

»إنَّ الفقه الشيعي يعُدّ حاشيةً على الفقه السنيّ«.

لقد عرَّفَ الفقهاء السنّة »البغاةَ« في الاصطلاح الفقهي وقالوا بلزوم توفرّ ثلاثة شروط في 

البغاة: 1. يجب أن يكونوا فئة لا يمكن ردعها إلا بالقوّة العسكرية؛ 2. أن يكونوا خارجين عن 

سلطة الحكومة؛ 3. أن يكون لهم تأويل واجتهاد. بيد أنَّ هذه الشروط لم ترد أيّ منها في آية 

البغاة، حيث لم يذُكر سوى »بغي« أو تطاول فئةٍ على فئة أخرى. وبعد التعرفّ على المعتدي 

أو الباغي تجب محاربته حتىّ يفيء إلى أمر الله. ولكنَّ الفقهاء صنعوا لأنفسِهم مصطلحًا، 

وراحوا يناقشون المسألةَ في ضوء هذا الاصطلاح، وذكروا هذه الشروط الثلاثة لمصطلح البغاة. 

ولعلَّ السبب الذي دعاهم إلى نحت هذا المصطلح هو أنَّ آيةَ البُغاة التي تنوّه إلى الحرب 

بين فئتيَن مسلمتيَن توحي إلى الأذهان حروب الجَمَل وصفّين والنهروان. فلذا بادر الفقهاء 

الذين يعدّون الصحابةَ كلهّم عدولً إلى إيجاد حلّ لهذه المسألة، وعرضها بطريقةٍ تنطبق على 

هذه الوقائع الثلاث، وفي الوقت نفسه لا تخدش عدالة أصحاب الجمل وصفّين الذين كانوا 

من الصحابة. في حين إنَّ حكم الآية كليٌّ ولا يعنى بواقعة محددة.

الاختلاف في شرط »البَغي«

إنَّ الفئةَ الباغيةَ في منظور الفقهاء )سنةً وشيعة( هي الفئة المتمردّة على الحاكم، وهذا 

فإنَّهم  الشيعة  الفقهاء  أمّا  الكريم.  القرآن  في  المذكور  المعنى  مِن  وأضيق  أخص  المعنى 

المعنى الآخر  المعصوم، وهذا  الإمام  التي تخرج ضدّ  الفئة  الباغية هي  الفئة  بأنَّ  يعتقدون 

د الطوسي، المبسوط في فقه الإمامية، المصدر السابق، ج7، ص 265. أبو جعفر محمَّ 	(((



147 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

بدوره أخصّ من المعنى الذي يقول به الفقهاء السنّة. لأنَّ هؤلاء لا يوردون قيدَ العصمة للِإمام 

الذي يتم الخروج عليه، بل حتىّ بعضهم لا يرى العدالةَ شرطاً للإمام. يقول ابن قدامة الحنبلي 

في )المغني(:

وا لَهُ، وَأذَْعَنُوا بِطاَعَتِهِ،  »وَلَوْ خَرَجَ رَجُلٌ عَلَى الْمَِامِ، فَقَهَرهَُ، وَغَلَبَ النَّاسَ بِسَيْفِهِ حَتَّى أقََرُّ

وَبَايَعُوهُ، صَارَ إمَامًا يَحْرمُُ قِتَالُهُ، وَالْخُرُوجُ عَلَيْهِ؛ فَإِنَّ عَبْدَ الْمَلِكِ بْنَ مَرْوَانَ، خَرَجَ عَلَى 

إمَامًا  فَصَارَ  بَايَعُوهُ طَوْعًا وَكُرهًْا،  وَأهَْلِهَا، حَتَّى  البِْلَدِ  عَلَى  وَاسْتَوْلَى  فَقَتَلَهُ،  بَيْرِ،  الزُّ ابْنِ 

يَحْرمُُ الْخُرُوجُ عَلَيْهِ؛ وَذَلِكَ لِمَا فِي الْخُرُوجِ عَلَيْهِ مِنْ شَقِّ عَصَا الْمُسْلِمِينَ، وَإِرَاقَةِ دِمَائهِِمْ، 

لََّمُ -: »مَنْ خَرَجَ عَلَى  وَذَهَابِ أمَْوَالهِِمْ، وَيَدْخُلُ الْخَارِجُ عَلَيْهِ فِي عُمُومِ قَوْلهِِ-عَلَيْهِ الس

يْفِ، كَائِنًا مَنْ كَانَ«))). تِي، وَهُمْ جَمِيعٌ، فَاضْرِبوُا عُنُقَهُ بِالسَّ أمَُّ

وللِقاضي أبي بكر بن العربيّ )ت 543هـ( رأي مناظر لرِأي ابن قدامة، حيث يقول ما معناه 

بأنَّ خروج الحسين بن علي على يزيد كان بغَيًا، وأنَّ الباغي يجب قمعه كما أمََرَ الإسلام بذلك؛ 

فلذا قتُِلَ الحسين بِحسب ما جاء في دين جَدّه أو بشرع جَدّه))). وقد أنكر عليه ابن خلدون 

)732-808هـ( ذلك وقال في هذا الشأن:

»قِتالُ البُغاةِ عِندَهُم مِنْ شَرطهِ أنْ يكَونَ مَعَ الإمِامِ العادِلِ وَهوَ مَفقودٌ في مَسألتِنا، فَلا 

يجَوزُ قِتالُ الحسينِ مَعَ يَزيد وَلا لِيزيد بَل هيَ مِنْ فِعلاته المؤكّدة لفِسقِه، وَالحُسًينُ 

فيها شًهيدٌ مُثابٌ وًهوً عًلى حًقّ وًاجْتهاد«))).

الذي  الإمام  العصمة في  توفرّ  يعدّون  الذين  الشيعة  الفقهاء  بين قول  الشاسعِ  للَبونِ  يا 

يخُرَج ضدّه شَرطاً لتِحقق البغَي، وقول ابن قدُامة والقاضي ابن العربي اللذين عدّا الخروج ضدّ 

عبد الملك بن مروان ويزيد بن معاوية بغَياً! إنهّ مصداقٌ بارز للإفراط والتفريط، إذ لا يمكن 

يخُرَجُ عليه هو الشرط  الذي  الرأييَن. لأنهّ إذا قيل بأنَّ توفر العصمة في الإمام  القبول بكلا 

لتِحقق البَغي فإنهّ رأي ينطوي على إفراط، وليس بحوزتنا دَليلٌ على ذلك. وقد أوضحنا سَلفًَا أنَّ 

أبو محمد عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة، المغني، المصدر السابق، ج 8، ص 526 و527. 	(((
د بن عبد الله أبو بكر بن العربي  للاطلاع على نصّ ما قاله أبو بكر بن العربي حول ذلك ينُظر: القاضي محمَّ 	(((
المعافري الإشبيلي المالكي، العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي صلَّ اللهُ 
عليهِ وآلهِ وسلَّمَ،  تحقيق: محب الدين الخطيب ومحمود مهدي الإستانبولي، ط: الثانية، )بيروت: دار 

الجيل، 1987(، ص 244.
عبد الرحمن بن بن خلدون، ]العِبَ و[ ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن عاصرهم من  	(((
ذوي الشأن الأكبر، ضبط المتن ووضع الحواشي والفهارس: أ. خليل شحادة، مراجعة: د. سهيل زكار، ط: 

الأولى، )بيروت: دار الفكر، 1981(، ج 1، ص 271.



الجهاد في الإسلام148

الفقهاءَ الشيعةَ طابقوا بين مفردة »العادِل« المذكورة في الروايات والتي ذكَُرت كشرط للِإمام، 

ومفردة »المعصوم«؛ وهذا التطبيق غير صحيح. أمّا إذا قيل بأنَّ الخروجَ على إمام فاسق مثل 

عبد الملك بن مروان ويزيد بن معاوية يعُدُّ بغَيًا فإنهّ رأيٌ ينطوي على التفريط. فبحسب ما 

ذكر ابن خلدون إنَّ الخروج ضدّ الإمام العادل يعَُد بغياً، وليس ضدّ الإمام الفاسق. إذن إنَّ النهجَ 

المعتدل الذي يمكن اعتماده في هذه المسألة هو أنَّ نقول بأنَّ الخروج المسلَّح ضدّ الإمام 

العادل بغَيٌ. وبناءً على هذا المبدأ إذا حصل تمردٌّ مسلَّحٌ ضدّ نظام سياسي يكون قائده عادلً 

ا فإنَّ ذلك يعُدّ مصداقاً للِبغَي، ويجب إرجاع الباغي ]أو إفاءته[ إلى أمرِ الله بقوّة السلاح. حقًّ

هل يجوز الخروج على الإمام الجائر؟

ذكََرَ عبد القادر عودة:

»ومع أنَّ العدالةَ شرطٌ مِن شروطِ الإمامة إلا أنَّ الرأيَ الراجحَ في المذاهبِ الأربعةِ 

وَمذهب الشيعة الزيدية هو تحريم الخروج على الإمام الفاسق الفاجر ولو كان الخروج 

لِلأمر بالمعروف والنهى عن المنكر؛ لأنَّ الخروج على الإمام يؤدى عادة إلى ما هو أنكر 

مما فيه وبهذا يمتنع النهى عن المنكر، لأنَّ مِن شرطه أن لا يؤدى الإنكار إلى ما هو 

أنكر من ذلك، إلى الفتن وسفك الدماء وبثّ الفساد واضطراب البلاد وإضلال العباد 

الإمام وعزله بسبب  لِلأمة خلع  أنَّ  القاعدة  النظام. وإذا كانت  وتوهين الأمن وهدم 

يوجبه كالفسق إلا أنهّم يرون أنْ لا يُعزَل إذا استلزم العزل الفتنة«))).

والمهم«  »الأهم  قاعدة  إلى  السُنيّة  الأربعة  المذاهب  فقهاء  عنايةَ  نلُفت  أن  هنا  نروم 

له  دَومًا، و»الأهمّ« شيءٌ  »المهمّ«  مٌ على  مُقدَّ  » »الأهمُّ القاعدة  العقلائية. فعلى وفق هذه 

قيمة أسمى بالمقارنة مع »المهمّ«. الآن يجب أن نعلم إذا كان ثمّة أمل بالانتصار في مكان 

الخروج؟ حيثما يكون أمل  أم عدم  الجائر أسمى قيمةً  الحاكم  الخروج ضدّ  ما، هل سيكون 

في الانتصار على الحاكم الجائر ينبغي عقد مقارنة بين »ما سيزول« في الخروج ضدّه و»ما 

سيُنال«، ويجب العمل بطريقةٍ يمكن الحصول على أفضل النتائج بأقلّ الخسائر. إذا تحقق 

النصرُ فإنَّ ما ينُال أسمى قيمةً بكثير بالمقارنة مع ما يفُقد ويزول. بيد أنَّ ما يمكن أن يتسبب 

بالتردد والحيرة هو أنَّ ما يفُقَد ويزول حتميٌّ ولا بدَّ منه؛ ولكنَّ ما سيُنال، أي النصر، محتمَل 

عَمَلً  محتمَلة  نتيجة  أجل  مِن  الحتميّ  الضرر  تحمّل  سيكون  هل  الحالة  هذه  في  الوقوع. 

عقلائياً؟ لمعرفة الجواب يجب الاعتناء إلى بضعة ملاحِظَ:

عبد القادر عودة، التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي، المصدر السابق، ج2، ص 677. 	(((



149 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

الملحظ الأول: إذا لم ينُتفَض ضدّ الحاكم الجائر فإنَّ بقاءه في الحكم يكبدّ النّاسَ -وبنحو 

مِن ذلك. لأنهّ مستمرٌّ في قتل  أكثر  الانتفاضة، وربما  تتطلبّها  التي  دائم- الأضرار والخسائرَ 

الأبرياء وسرقة أموال الناس والمال العام، ويعتدي على القيم الروحية. لذا فإنَّ الناسَ بعدم 

انتفاضهم ضدّه يحُرمَون مِن النصر المحتمَل، وفي الوقت نفسه يلاقون منه بنحو مستمر إذلالً 

وأضرارًا بالأموال والأنفس وضياعًا للِقيم الروحية، ويظلّ المجتمعُ أسيراً للِظلم والجور. هل مِن 

المعقول أن يتحمّل المجتمعُ دَومًا الأضرار الماديةّ والمعنويةّ المحتومة خوفاً من الأضرار التي 

قد يتكبدّها جراّء انتفاضته ضدّ الظالم؟ هل هذا عمل عقلائي؟ بالطبع لا. إنَّ الفقهاء السنّة 

يمنعون الخروج على الحاكم الجائر خشية حدوث المنكرات، ولذلك يدعون النّاسَ إلى تحمّل 

منكرات الظالم! هل هذا نهج صحيح ويقرهّ الإسلام؟

الملحظ الثاني: إنَّ الفئةَ المنتفضة ضدّ الحاكم الجائر في موقف الدفاع وليس الهجوم، 

لأنَّ الحاكمَ الجائر هو مَن شنَّ هجومًا شاملً على قيم المجتمع المادية والمعنوية، مما جعل 

التضييق وسلب  مِن  ا  جوًّ وبِخَلقهِ  الأبرياء،  دماء  يسفك  مَن  فهو  وأسَرهِ،  قبضته  تحت  النّاسَ 

الحرياّت يهيمن على أقدار النّاس عن غير وجه حق، ويحرمهم من جميع حقوقهم الإنسانية. 

لذا فإنَّ الفئةَ المنتفضةَ ضدّ الحاكم الجائر تروم الدفاع عن حقوقها وحقوق المجتمع، وأنْ 

تنَال ما سلبه الجائرُ عن غير وجه حقّ. وهذا عمل مشروعٌ ومحبَّذ وحقٌّ طبيعيٌّ لأيّ إنسان.

الملحظ الثالث: يعتقد الإنسان المؤمن بأنَّ ما يخسره في أثناء انتفاضته المخلِصة ضدّ الحاكم 

الجائر سيجزيه اللهُ عوضًا عنه. ولذا لا تتكبَّد الفئةُ المنتفضةُ أيةّ خسائر لا يمكن جبرها، والمؤمن 

المجاهد ينتظر ﴿إحِْدَى الحُْسْنَيَيْنِ﴾، فإمّا النصر في الدنيا، أو سعادة الشهادة في الآخرة.

الملحظ الرابع: تبدأ الفئةُ المنتفضةُ حراكها الدؤوب ضدّ الحاكم الجائر في ظرفٍ يرُجى 

فيه تحقيق النصر، وتستمرّ بحراكها. هذه الحركة بنفسها ذات قداسة، لأنهّا انطلقت لاستئصال 

المنتفضة قد عملت بتكليفها، وفي الوقت  الفئة  جذور الظلم والفساد، وبانتصارها ستكون 

نفسه حققت هدفها المتمثلّ بإزالة الظلم والفساد. وإذا لم تنتصر سيكون المنتفضون فخورين 

بأنفسِهم أمام ضميرهم وأمام المجتمع، وذلك لقيامهم بتكليفهم الأخلاقي والاجتماعي المتمثلّ 

بالدفاع عن المظلوم. إذن لا خسران للِمنتفضين في كلتا الحالتيَن، لأنَّ ما أضاعوه سيجزيهم 

اللهُ عوضًا عنه مع أجر الجهاد، وسيُخلدّون في الدنيا ّذكراً طيّبًا، وستظلّ ذكراهم في القلوب. 

وهذا بحد ذاته يعُدّ ثروة معنوية قيّمة أشار إليها القرآن الكريم تحت عنوان »لسِانَ صِدْق«، 

لام مِن الله تعالى: ﴿وَاجْعَل لِّي لسَِانَ  وهي القيمة العليا التي طلبها إبراهيم النَّبيّ عليهِ السَّ

صِدْقٍ فِي الْخِرِينَ﴾ ]الشعراء: 84[



الجهاد في الإسلام150

هذه أربعةُ جوانب إيجابية تكمن في حراك الفئة المنتفضة ضدّ الحاكم الجائر، وهي غير 

موجودة في مبدأ عدم الانتفاض وعدم الخروج. وأمّا بالنسبة للِفئة التي لا تنتفض وتظنّ أنَّ انتفاضتها 

ستؤدّي إلى منكرات تفوق ما يفعله الحاكم الجائر، نقول في مناقشة هذه الفئة: فلنفترض أنَّ هذا 

س ومهم؛ ولكن لا شكّ ولا ريب في أنَّ قداسة هذا الهدف وقيمته لا  التصوّر صحيح، وهدفها مقدَّ

ترتقي إلى قداسة وقيمة الانتفاضة المتصّفة بالسمات الأربعة المذكورة. إذن إنَّ قيمة الانتفاض 

وهدفه أسمى من قيمة عدم الانتفاض وهدفه، ويجب القول: إنَّ هدف الانتفاض أهمّ من هدف 

عدم الانتفاض! لا سيما أن المقصد الرئيس الذي تسعى إليه الانتفاضة هو تحرير الإسلام من قبضة 

الأشرار. هنا تحكم قاعدة الأهم والمهم، حيث يكون الأهمّ مقدّمًا على المهمّ دومًا، وعلى فقهاء 

المذاهب الفقهية العامة أن يلتفتوا إلى هذه القاعدة، وأن لا يقدّموا المهمَّ على الأهم.

وقد يعُرضَ سؤال في هذا الصدد مؤدّاه: ألم يكن فقهاء المذاهب الأربعة والشيعة الزيدية 

محكومين بالتقية ومتأثرّين بالمضايقات السياسية وبرغبات الحكّام الجائرين مما جعلهم أن 

يقولوا بأنَّ الرأي الراجح هو عدم جواز الخروج على الحاكم الجائر، وإنْ كان للِأمر بالمعروف 

والنهي عن المنكر؟ لا يمكن نفي مثل هذا الاحتمال.

حديث رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في مقابل رأي الفقهاء

ثمّة حديث لرِسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مرويُّ عن سبطه الإمام الحسين عليهِ 

الجائر  الحاكم  فالخروج على  الفقهاء!  لدى هؤلاء  الراجح  الرأي  مع  كلياً  يتعارض  إذ  لام،  السَّ

-بموجب هذا الحديث- واجبٌ.

لام الحرّ بن يزيد وجيشه قال لهم: عندما خاطب الإمام الحسين عليهِ السَّ

جَائِرًا  سُلْطاَناً  رَأىَ  »مَنْ  قَالَ:  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  الله  رسول  إنَّ  الناس،  »أيَُّهَا 

مُسْتَحِلا لِحَرمَِ اللَّهِ، ناَكِثًا لِعَهْدِ اللَّهِ، مُخَالِفًا لِسُنَّةِ رَسُولِ الله، يَعْمَلُ فِي عِبَادِ اللَّهِ بِالإثِمِْ 

ا عَلَى اللَّهِ أنَْ يُدْخِلَهُ مُدْخَلَهُ«. ألَا وَإنَِّ  وَالْعُدْوَانِ، فَلَمْ يُغَيِّرْ عَلَيْهِ بِفِعْلٍ وَلا قَوْلٍ، كاَنَ حَقًّ

يْطاَنِ، وَترََكُوا طَاعَةَ الرَّحْمَنِ، وَأظَْهَرُوا الْفَسَادَ، وَعَطَّلوُا الْحُدُودَ،  هَؤُلاءِ قَدْ لَزمُِوا طَاعَةَ الشَّ

وَاسْتَأثْرَُوا بِالْفَيْءِ، وَأحََلُّوا حَرَامَ اللَّهِ، وَحَرَّمُوا حَلالَهُ، وَأنَاَ أحََقُّ من غيّر«))).

لام في خطبته هذه سببَ خروجه، موضحًا أنَّ لزوم العمل  بيَّنَ الإمام الحسين عليهِ السَّ

الذي  الظالم  النهج  التحركّ نحو تغيير  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قد دفعه إلى  النَّبيّ صلَّى  بقول 

تتبعه الحكومة.

أبو جعفر محمد بن جرير الطبري، تاريخ الطبري، المصدر السابق، ج5، ص 403. 	(((



151 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

هنا يجب أن نتساءل ونقول: هل يعَُدّ مثل هذا الحراك الإصلاحي بغَيًا وظلُمًا، والداعي 

الذي  العربي  بن  بكر  أبا  القاضي  وإنَّ  الإسلام؟  بحُكمِ  باغيًا ويجب قمعه  الحراك  إلى هذا 

رُ إصلاح الحاكم الجائر بالنُصحِ  يقول بأنَّ الحسين قتُِل بِشَرعِ جدّه، كيف يفُكّر؟ وعندما يتَعََذَّ

والوَعظِ وَالِإرشادِ ما الطريقة التي يقترحها فقهاءُ المذاهب الأربعة والشيعة الزيدية الذين 

يكون رأيهم الراجح في عدم جواز الخروج على الحاكم الفاسق والجائر؟ ما الطريق الذي 

مِن  وطلَبَوا  الحاكم  هذا  ضدّ  النّاسُ  خَرَجَ  إذا  الظلم؟  بِنظام  الإطاحة  لتِتسنّى  إليه  يدعون 

لام -الذي كان هو الآخر مُعرَّضًا للِظلمِ والجَور-  شخص مؤهَلٍ مثل الإمام الحسين عليهِ السَّ

الحراك  هذا  ماهية  ستكون  هل  ذلك  عند  دعوتهَم؛  لبّى  قد  وهو  الانتفاضة،  هذه  ليِقودَ 

أمََرَ بِمحاربةِ  اللهَ تعالى  البَغي والاعتداء ويجب قمعه بقوّة السلاح؟ نحن نعلم أنَّ  ماهية 

الباغي لاعتدائه وتطاوله، وذلك ليِفيءَ إلى أمرِ الله وَليتوب. أمّا بالنسبة لهذا الحراك –حراك 

باغيًا، ونعدّ قمَعَه  بغَيًا واعتداءً ونسمّي قائده  الحسين- كيف وبأيّ معيار يمكن أن نعدّه 

واجبًا ومطابقًا لشَِرعِ الإسِلامِ؟

لام قد انتصر في المعركة وأنقذ الإسلامَ والمسلمين مِن  لو كان الإمام الحسين عليهِ السَّ

جَور يزيد وفسقه، وبتأسيسه حكومة إسلاميّة جَلبََ للِنّاس الحريةّ والعدالة والسيادة للِأمُّة بدلً 

عن التضييق والظلم والاستبداد، عند ذلك هل كان سيعود أفراد من أمثال القاضي ابن العربي 

ليقولوا بأنهّ باغٍ ومعتدٍَ ويستحقّ القمع؟ أم لأنهّ لم ينتصر عسكرياً في الميدان وسُفِكَ دَمُه 

بِسَيفِ الجور يروم مثل هؤلاء الأفراد أن يخلقوا مُبرَرًا لهذا العمل الجائر الذي قام به النظام 

الحاكم ويقولوا: إنهّ قتُِلَ بِشَرعِ جدّه؟!

هل »البُغاة« يضمنون ما أُتلف من نفوس وأموال؟

من الموضوعات الحقوقيّة المعروضة في هذا الصدد تبحث حول ضمان النفوس والأموال 

التي يخسرها الطرفُ المقابل على يد »البُغاة« خلال الحرب؟ هل هذه الخسائر تتحمّلها الفئة 

الباغية؟ يقول الإمام الشافعيّ:

الْمَالَ  وَتصُِيبُ  تقَْتُلُ  لَةِ  الْمُتَأوَِّ الغَْاصِبَةِ  الْمُمْتَنِعَةِ  الطَّائِفَةِ  قُلْت فِي  فَلِمَ  قَائِلٌ  لِي  »قَالَ 

لَ فَقَتَلَ أوَْ أتَلَْفَ مَالً اقْتَصَصْت  أُزِيلُ عَنْهَا الْقِصَاصِ وَغُرمَْ الْمَالَ إذَا تلَِفَ وَلَوْ أنََّ رَجُلً تأَوََّ

مِنْهُ وَأغَْرمَْته الْمَالَ؟ فَقُلْت لَهُ: وَجَدْت اللَّهَ تبََاركََ وَتعََالَى يَقُولُ ﴿وَمَنْ قُتِلَ مَظْلوُمًا فَقَدْ 

]وآله[  عَلَيْهِ  اللَّهُ  اللَّهِ-صَلَّى  رَسُولُ  »وَقَالَ  الْقَتْلِ﴾  فِي  يُسْرفِْ  فَلا  سُلْطَاناً  لِوَليِِّهِ  جَعَلْنَا 

اللَّهُ  اللَّهِ-صَلَّى  رَسُولِ  عَنْ  وَرُوِيَ  نفَْسٍ؛  بِغَيْرِ  نفَْسٍ  قَتْلِ  أوَْ  مُسْلِمٍ  دَمَ  يُحِلُّ  وَسَلَّمَ-فِيمَا 

قَالَ  تعََالَى  اللَّهَ  وَوَجَدْت  يَدِهِ«،  قَوَدُ  فَهُوَ  بِقَتْلٍ  مُسْلِمًا  اعْتَبَطَ  وَسَلَّمَ-»مِنْ  عَلَيْهِ ]وآله[ 



الجهاد في الإسلام152

﴿وَإنِْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُوا فَأصَْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإنِْ بغََتْ إحِْدَاهُمَا عَلَى الأخُْرَى 

فَقَاتِلُوا الَّتِي تبَْغِي حَتَّى تفَِيءَ إِلَى أمَْرِ اللَّهِ فَإنِْ فَاءَتْ فَأصَْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَأقَْسِطوُا 

إنَِّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ﴾ فَذَكَرَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ قِتَالَهُمْ وَلَمْ يَذْكُرْ الْقِصَاصَ بَيْنَهُمَا، فَأثَبَْتْنَا 

لِينَ  الْقِصَاصَ بَيْنَ الْمُسْلِمِينَ عَلَى مَا حَكَمَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ فِي الْقِصَاصِ وَأَزَلْنَاهُ فِي الْمُتَأوَِّ

لً  مُتَأوَِّ مُمْتَنِعًا  يَكُنْ  مَنْ  هُوَ  الْمُسْلِمِينَ  مِنْ  بِالْقِصَاصِ  الْمَعْنَى  أنََّ  وَرَأيَْنَا  الْمُمْتَنعينَ. 

تعََالَى  اللَّهُ  كَرَّمَ  أبَِي طاَلِبٍ  بْنُ  عَلِيُّ  لَهُ:  وَقُلْت  عَلَيْهِ  أمَْضَيَا  مَا  عَلَى  الْحُكمَْيْنِ  فَأمَْضَيْنَا 

ليِنَ فَلَمْ يَقْصُصْ مِنْ دَمٍ وَلَ مَالٍ أصُِيبَ فِي التَّأوِْيلِ. وَقَتَلَهُ ابْنُ  وَجْهَهُ وَلِيَ قِتَالَ الْمُتَأوَِّ

لً فَأمََرَ بِحَبْسِهِ وَقَالَ لِوَلَدِهِ: إنْ قَتَلْتُمْ فَلَ تمَُثِّلُوا، وَرَأىَ لَهُ الْقَتْلَ وَقَتَلَهُ الْحَسَنُ  مُلْجِمٍ مُتَأوَِّ

-رَضِيَ اللَّهُ تعََالَى عَنْهُمَا«))). بْنُ عَلِيٍّ

»آية  كون  حول  قوله  لأنَّ  الشافعيّ،  أورده  الذي  الاستدلال  إلى  الاستناد  يمكن  لا 

الردّ  يمكن  البغاة«  بعهدة  ضمان  لا  ولذا  والقصاص،  الضمان  عن  شيئاً  تذكر  لم  البغاة 

عليه بالقول بأنَّ عدم ذكر القصاص والضمان في الآية لا يعُدّ دليلً على عدم الضمان، 

أمر  إلى  يفيئوا  حتىّ  البغاة  محاربة  »وجوب  وهو  واحد،  أمر  بيان  مقام  في  الآيةَ  لأنَّ 

الله«. وبعبارةٍ أخرى تروم الآيةُ أن تتصدّى لبَِغي »البُغاة« فقط وليس لشيءٍ آخر. ولذا 

تثبّته.  ولم  ذلك  تنفِ  لم  إذ  أو عدم ضمانهم،  »البغاة«  فيها شيءٌ حول ضمان  يرد  لم 

الآية ﴿ إطلاق  أنَّ  لنَِجِدَ  أخرى،  أدلةٍّ  إلى  الرجوع  يجب  إثباته  أو  نفَيه  مِن  للِتأكّد  إذن 

وَمَن قتُِلَ مَظلْوُمًا فقََدْ جَعَلنَْا لوَِليِِّهِ سُلطْاَناً﴾ ]الإسراء: 33[ يقتضي أنَّ ضمان الدماء التي 

سُفِكَت من الفئة المبغى عليها والمظلومة يقع على عهدة الفئة الباغية. أي أن كلّ فرد 

من الفئة الباغية يقتل فردًا من الفئة المظلومة والمبغى عليها فإنهّ ضامن دمه، ويحقّ 

لوِرثة المقتول وذويه أن يقتصّوا منه وأن يحقّوا الحقّ. وليس ثمّة دليل لدينا يؤكّد أنَّ 

الجمل وصفّين من إحقاق  الشهداء في معركتيَ  لام قد حَرمََ ذوي  السَّ الإمام علي عليهِ 

استرداد  مِن  منعهم  ثمّ  أموالهم،  وإتلاف  المظلومة  الفئة  أرواح  إزهاقَ  في  لأنَّ  حقّهم. 

حقّهم ظلمٌ كبير. فضلً عن ذلك إنَّ نفوس الفئة المبغى عليها وأموالها التي تتلفها الفئةُ 

الباغيةُ قبل الحرب وبعدها، لا شكَّ في أنَّ فيها ضمان. فهل مِن المعقول أنْ تكون حرب 

الفئة الباغية ضدّ المظلوم، التي تعُدّ اعتداءً بِحَدّ ذاتهِ، موجبًا لعَِدمِ الضمان، وبهذا ينال 

امتيازاً؟ المعتدي 

د بن إدريس الشافعي، الأم، المصدر السابق، ج 4، ص 228، 229. أبو عبد الله محمَّ 	(((



153 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

يقول الشيخ الطوسي في هذه المسألة:

»إذا أتلف الباغي على العادلِ نفسًا أو مالً والحربُ قائمة، كان عليه الضّمان في المال، 

والقَوَد))) في النفس... وإن كان المتلِف عادلً فلا ضمان عليه بلا خلاف«))).

ويقول العَلّمة ]ابن المطهَّر[ الحليّ:

»إنَّ ما يتلفه أهلُ العَدل مِن أموال أهل البغي حال الحرب غير مضمون، لأنهّ مأمور 

بالقتال، فلا يضمن ما يتولّد منه. ولا نعلم فيه خلافًا، لأنَّ أبا بكر قال لِلذين قاتلهم 

محقّة  المسلمين:  من  فرقتان  ولأنهّما  قتلاكم.  ندي  ولا  قتلانا،  تدون  تابوا:  ما  بعد 

أهل  أموال  مِن  العدل  أهل  يتلفه  ما  وأمّا  الغرم.  سقوط  في  تستويان  فلا  ومبطلة، 

البغي قبل الشروع في القتال أو بعد تقضّي الحرب: فإنهّ يكون مضمونا، لأنهّ ليس 

أهلُ  أتلف  ولو  الضمان...  عليهم  فوجب  حق،  بغير  إتلافا  فكان  ذلك،  العدل  لأهل 

البَغي مالَ أهل العَدل أو نفسه قبل الشروع في القتال أو بعد تقضّيه، فإنهّ يضمنه 

إجماعًا. وأمّا ما يتلفه الباغي على العادل مِن مال ونفس حالة الحرب: فإنهّ مضمون 

عليه عندنا بالغرامة والديّة لِقوله تعالى: ﴿وَجَزاءُ سَيِّئَةٍ سَيِّئَةٌ مِثْلهُا﴾ ]الشورى: 40[ 

ولأنها أموال معصومة وأنفس معصومة أتلفت بغير حقّ ولا ضرورة، فوجب ضمانها، 

يكون  لا  الثاني:  في  والشافعي  وأحمد  حنيفة  أبو  وقال  الحرب.  غير  في  كالتالف 

نَ أحدًا مِن أهل  مضموناً لا في المال ولا في النفس. لأنهّ لم ينقل عن عليّ أنهّ ضَمَّ

البصرة ولا أهل الشام ما أتلفوه«))).

ما ذكره الشيخ الطوسي والعلّمة الحليّ صحيحٌ، ويجب القول بأنَّ ضمان النفوس والأموال 

التي يتلفها »البغاة« في أثناء الحرب تقع عليهم. وإنَّ الآيةَ نفسها أيضًا انطوت على إشارةٍ إلى 

ذلك، حيث قال تعالى: ﴿فإَِنْ فاءَتْ فأَصَْلِحُوا بيَْنَهُما بِالعَْدْلِ﴾. فالإصلاح بالعدل يعني أنهّ بعد 

إيقاف الحرب تطالب الفئةُ المبغيّ عليها باسترداد حقّها وتقول: »إنَّ النفوس والأموال التي 

أتلفتها الفئةُ الباغية في أثناء الحرب يجب تعويضها، لأنَّ الفئةَ الباغية حاربتنا ظلمًا وعدواناً، 

ما  أنَّ  البديهي  ومن  ذلك«.  في  العدالة  تنفيذ  يجب  ولذا  أموالً،  وأتلفت  أفرادًا  منّا  وقتلت 

تقتضيه العدالة هو تعويض ما أتُلِفَ مِن أرواح وممتلكات الفئة المظلومة عن غير وجه حق؛ 

أي إذا قتُِلَ أحدهم يجب الاقتصاص مِن قاتله أو دفع الدية، وإذا ضاع وأتُلِفَ مالٌ يجب دفع 

القَوَد: بفتح القاف والواو مصدر قود، القصاص. يقال: استقدت الأمير من القاتل فأقادني منه، أي: طلبت  	(((
منه أن يقتله ففعل. ينُظر: معجم المعاني الجامع. )المترجم(

د الطوسي، الخلاف، المصدر السابق، ج5، ص 336. أبو جعفر محمَّ 	(((
ابن المطهر الحلّ، تذكرة الفقهاء، المصدر السابق، ج 9، ص 417، 418. 	(((



الجهاد في الإسلام154

غرامته للِمظلوم. وقد كان الإمام الشافعيّ منتبهًا إلى هذا الأمر، ورغم أنهّ أفتى بعدم ضمان 

الفئة الباغية قال في موضعٍ آخر:

»وَقَدْ يَحْتَمِلُ قَوْلُ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ﴿فَإنِْ فَاءَتْ فَأصَْلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ﴾ أنَْ يُصْلِحَ بَيْنَهُمْ 

بِالْحُكْمِ إذَا كاَنوُا قَدْ فَعَلوُا مَا فِيهِ حُكْمٌ فَيُعْطِي بَعْضَهُمْ مِنْ بَعْضٍ مَا وَجَبَ لَهُ لِقَوْلِ اللَّهِ 

عَزَّ وَجَلَّ }بِالْعَدْلِ{ أخََذَ الْحَقَّ لِبَعْضِ النَّاسِ مِنْ بَعْضٍ«))).

ما ذكره الإمام الشافعيّ بوصفه احتمالً هو مدلول ظاهر الآية، ونحن لا نعلم لماذا أفتى 

ح في عدم الضمان حتىّ اختاره  الشافعيُّ على خلافه رغم عدم رفضه له؟ فيا ترى هل ثمّة مرجَّ

الشافعي؟ يبدو أنَّ الفكرةَ السائدة التي تفيد »أنَّ الحروب التي جرت بين صحابة النَّبيّ لم 

ن فيها أحدٌ مِن البُغاة« قد استقرَّت في ذهنه، وأفتى بالاستناد إليها. والشاهد على ذلك  يضُمَّ

هو أنَّ الشافعي في الصفحة نفسها يقول نقلً عن الزُّهريّ:

فِيهَا  وَسَلَّمَ-فَكَانتَْ  ]وَآله[  عَلَيْهِ  اللَّهُ  اللَّه-صَلَّى  رَسُولِ  أصَْحَابُ  الْوُلَى  الْفِتْنَةَ  »أدَْرَكَتْ 

دِمَاءٌ وَأمَْوَالٌ فَلَمْ يُقْتَصَّ فِيهَا مِنْ دَمٍ وَلَ مَالٍ وَلَ قُرْحٍ أصُِيبَ بِوَجْهِ التَّأوِْيلِ إلَّ أنَْ يوُجَدَ 

مَالُ رَجُلٍ بِعَيْنِهِ فَيُدْفَعَ إلىَ صَاحِبِهِ«))).

ثمَّ يقول هو:

»وَهَذَا كمََا قَالَ الزُّهْرِيُّ عِنْدَناَ قَدْ كاَنتَْ فِي تِلْكَ الْفِتْنَةِ دِمَاءٌ يُعْرفَُ فِي بَعْضِهَا الْقَاتِلُ 

وَالْمَقْتُولُ وَأتُلِْفَتْ فِيهَا أمَْوَالٌ ثمَُّ صَارَ النَّاسُ إلَى أنَْ سَكَنَتْ الْحَربُْ بَيْنَهُمْ وَجَرَى الْحُكْمُ 

عَلَيْهِمْ فَمَا عَلِمْته اقْتَصَّ أحََدٌ مِنْ أحََدٍ وَلَ غَرمَِ لَهُ مَالً أتَلَْفَهُ«))).

لو كان الإمامُ الشافعي قد أشار إلى موردٍ معيَّن وقال على سبيل المثال: »إنَّ فلاناً أراد 

الاقتصاص مِن قاتل أبيه الذي قتُِلَ على يد الفئة الباغية الفلانية في الحرب كذا، أو أراد أخذ 

لام أو غيره مِن الصحابة منعوه من ذلك وقالوا: إنَّ  دية المقتول، ولكنَّ الإمام علي عليهِ السَّ

على سقوط  فقهيًا  دليلً  ذلك  لكَان  ساقطٌ«،  البغاة  يد  على  التالفة  والأموال  النفوس  ضمان 

الضمان. ولكنَّ مجردّ قوله »بأننا لم نجد في التاريخ موقفًا قد ضُمّنَت فيه الفئةُ الباغية لإتلافها 

على  دليلً  يعَُدّ  لا  الشاهد  على  العثور  زعمه. لأنَّ عدم  لإثِبات  كاف  غير  والأموال«  النفوسَ 

التاريخ.  عدم وجوده. لأنَّه قد يحُتمَل أنهّم ضمّنوا الفئةَ الباغية ولكن لم ينُقَل لنا ذلك في 

، والحكمُ الفقهيُّ يحتاج إلى دليلٍ فقهيّ. وما  بالإضافة إلى ذلك إنَّ عدم الضمان حُكمٌ فقهيٌّ

د بن إدريس الشافعي، الأم، المصدر السابق، ج 4، ص 227. أبو عبد الله محمَّ 	(((
المصدر نفسه، ج 4، ص 227. 	(((

المصدر نفسه. 	(((



155 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

بيّنه الشافعيُّ ليس دليلً فقهيًا، بل هو عدم اطلاع حول تضمين الباغي، ومِن ثمَّ لا يثبت عدم 

الاطلاع حول عدم الضمان.

أو  الجَمَل  معركة  في  الشهداء  ذوي  مِن  أحدٌ  جاء  لو  ونقول:  الشافعي  الإمام  نسأل  هنا 

لام: »لقد قتُِلَ أبي في الحرب على يد فلان المنتمي للِفئةِ  صفّين وقال للِإمام علي عليهِ السَّ

الباغية، وأنا أريد إحقاق الحقّ«، هل كان الإمام سيمنعه من ذلك؟ لا شكَّ في أنَّ القاتلَ كان 

باغيًا وظالمًا، ولا شكَّ في أن المقتول قتُِلَ مظلومًا، ولا شكَّ في أنَّ الآيةَ ﴿وَمَنْ قتُِلَ مَظلْوُمًا 

فقََدْ جَعَلنَْا لوَِليِِّهِ سُلطْاَناً﴾ تشمله. بحسب هذا الوصف هل يتصوّر الإمام الشافعيّ أنَّ الإمامَ 

لام كان سيمنع وليّ المقتول المظلوم من إحقاق الحق؟ لا يمكن مطلقًا الالتزام  عليّ عليهِ السَّ

بهذا الرأي.

لزوم المناظرة مع »البُغاة« قبل خوض الحرب

يقول الشّيخ الطوسي:

»كلّ موضعٍ حُكِمَ بأنَّهم بغُاة لم يحلّ قتالهم حتّى يَبعَثَ الإمامُ مَنْ ينُاظِرهَُم، وَيذَكُر 

لهَم ما ينَقمونَ مِنهُ، فإنْ كانَ حَقًا بَذَلَهُ لهَم، وَإنْ كانَ لهَم شُبهة حَلَّها، فإذا عَرفََهُم ذلكَ 

أمََرَ بالصُلحِ قَبلَ الأمَرِ  اللهَ تعَالى  لَم يَرجِعوا إليهِ قاتلََهُم، لأنَّ  فإنْ رجعوا فذاك، وإنْ 

بِالقِتالِ، فَقالَ: فأصلِحوا بيَنَهُمْ، فإنْ بَغَتْ فَقاتلِوا، ثبَتَ أنهّم لا يقاتِلون قَبلَ ذلِك«))).

ننوهُ هنا إلى بضعة مطالب مرتبطة بكلام الشّيخ الطوسيّ حول هذا الموضوع.

المطلب الأول: إنَّ لزوم المناظرة والتفاوض مع الفئة الباغية قبل الإقدام على الحرب، 

يعدّ  فالإسِلامُ  والحرب.  الصلح  إدارة  في  للِإسلام  الكليّة  السياسة  مفردات  من  واحدة  هي 

إلا حالة طارئة. وبناءً  الدين ما هي  أساسيًا، والحرب من منظور هذا  والسّلامَ مبدأ  الصلحَ 

على هذا الأساس يرى مِن اللازم أن يعمل الطرفان -قبل أيّ خطوة عسكريةّ- على البحث 

تحَُل  لم  إذا  أمّا  الإمكان.  الحرب قدر  الحؤول دون وقع  يمكن  السياسية حتىّ  الحلول  عن 

الأزمة من خلال التفاوض والمناظرة لم يتبقّ حلٌّ سوء الحرب. وعند ذلك أيضًا يتحتمّ على 

بالمعتدي  يعُرفَ  البادئ  لأنَّ  بذلك.  الباطل  أهل  ليبدأ  الحرب  على  يقدموا  ألا  الحقّ  أهل 

وبالداعي إلى الحرب، والجميع يدينونه. فعلى أهل الحقّ ألا يصدر عنهم فِعلٌ يؤدّي إلى 

لام يقول لأصحابه في صفّين وقبل بدء  إدانتهم لدى الرأي العام. كان الإمام عليّ عليهِ السَّ

الحرب:

د الطوسي، المبسوط في فقه الإمامية، المصدر السابق، ج 7، ص 265. أبو جعفر محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام156

ةٍ، وترَْكُكُمْ إِيَّاهُمْ حَتَّى يَبْدَؤُوكُمْ  »لَ تقَُاتِلوُهُمْ حَتَّى يَبْدَؤُوكُمْ، فَإنَِّكُمْ بِحَمْدِ اللَّه عَلَى حُجَّ

ةٌ أخُْرَى لكَُمْ عَلَيْهِمْ«))). حُجَّ

بِالقِتالِ  الأمَرِ  قبَلَ  بالصُلحِ  أمََرَ  تعَالى  »اللهَ  بأنَّ  ]الطوسيّ[  الشيخ  قول  الثاني:  المطلب 

فلذا على الإمام أن يبَعَثَ مَنْ ينُاظِرهَُم قبل البدء بالحرب«، هل يعني أنَّ مرادَه هو أنَّ صيغةَ 

الأمر ﴿فأصلحِوا بيَنَهُما﴾ وَ﴿فقَاتلِوا التي تبَغي﴾ تشمل الطرفيَن المتخاصمَين أيضًا؟ أم يريد 

أنَّ اللهَ تعالى أمََرَ المؤمنين غير المعنيين بالخصام أنْ يصلحوا بين المتخاصمَين، ولذا يتضّح 

أنَّ التفاوض لإيجاد الصلح قبل الحرب أمر مطلوب، وأنَّ الطرفيَن المتخاصمَين أيضًا قادران 

على ذلك، ولذا عليهم القيام به. وإنَّ معيار »الأمرِ بالإصلاح« في مورد الفريقَين المتخاصمَين 

موجودٌ. وإنَّ وجود هذا المعيار بحدّ ذاته بات مصدرًا لحكم العقل الذي قضى بلزوم التفاوض 

رع«؟ لإيجاد الصلح. وهنا تحكم قاعدة »كلّ ما حَكَمَ به العقلُ حَكَمَ به الشَّ

ه  »البغاة« موجَّ آية  الخطابَ في  الثاني، لأنَّ  الوجه  ]الطوسيّ[ هو  الشيخ  أنَّ مراد  يبدو 

للِمؤمنين الشاهدين على سجال فئتيَن مِن المسلمين. إذ يجب عليهم أولً أن يبادروا للإصلاح 

عليهم  الأخرى،  الفئة  على  والاعتداء  البغيَ  وأرادت  العادل  الصلحَ  فئةٌ  رفَضََتْ  وإذا  بينهما، 

هٌ لمَِن  محاربة الفئة الباغية. إذن إنَّ خطاب ﴿فأَصْلحِوا بيَْنَهما﴾ و﴿فقَاتلِوا التي تبَغي﴾ موجَّ

يقفون خارج المعركة والخصام، إذ تقع عليهم مهمتان بالنسبة للِفئتيَن المتخاصمتيَن: الأولى 

الإصلاح، والأخرى محاربة الفئة الباغية. وعلى هذا الأساس فإنَّ خطابات آية »البُغاة« لا تشمل 

الفئتيَن المتخاصمتيَن.

المطلب الثالث: ما المبدأ العقليّ أو القانونيّ الذي تستند إليه شرعيّة الحرب ضدّ »البُغاة« 

والسعي إلى قمعهم وإزالتهم؟ إنَّ للِـ»بغُاة« في بعض الأحيان تأويل واجتهاد، مثل الخوارج 

لام تكليفهم الشرعيّ. فلنفترض أنَّهم أخطؤوا  الذين اعتقدوا بأنَّ محاربة الإمام عليّ عليهِ السَّ

في اجتهادهم، ولكنَّهم يخوضون الحربَ طبقًا لتِكليفهم الشرعيّ وفي ضوء ما يعتقدون به. 

إذن ما الدليل الذي يجعلهم يستحقون القمعَ والزوال؟

هنا يلزم أن نلتفت إلى أنَّ آيةَ »البغاة« نفسها تضمّنت مبدأ عقلياً وحقوقياً يقوم عليه 

لزوم قمع »البغاة«، إذ ورد ذلك في الآية الكريمة: ﴿فإَِن بغََتْ إحِْدَاهُمَا عَلىَ الْخُْرَىٰ فقََاتلِوُا 

البَغي،  »البغاة« هنا معلَّقٌ بوصف  لزوم محاربة  إنَّ  اللَّهِ﴾.  أمَْرِ  إلِىَٰ  تفَِيءَ  حَتَّىٰ  تبَْغِي  الَّتِي 

محاربة  وجوب  علةَّ  أنَّ  ومعناه  للِحُكم،  الوصف  بعِليّة  مُشعِرٌ  بالوصف  الحكم  تعليق  وإنَّ 

السابق، ص 373.  البلاغة، المصدر  نهج  الرضّي(،  )السيّد  الحسن الموسوي  الرضي بن  د  الحسن محمَّ أبو  	(((
]الرسالة 14[



157 ثانيل الالفص: جهاد البُغاة

»البغاة« هو بغيهم واعتدائهم. وأن يكون هؤلاء يحاربون التزامًا بعقيدتهم لا يغُيّر من الواقع 

التي  الأمُّة  أي  برمّتها،  أمُّة  إنهّ عدوان ضدّ  سيّما  لا  عنهم ظلم وعدوان.  يصدر  ما  لأنَّ  شيئاً، 

صوتت لحاكمها، وتريد العيش بسلام تحت قيادة هذا الحاكم. إذن إنَّ الفئةَ الباغية تواجه أمُّةً 

منسجمةً اختارت طريقَها بالتصويت لقائدها، وتريد القضاء على الأمّة بالظلم والعدوان. فلذا 

إنَّ الظلم والعدوان الصادران عن جماعات مثل الخوارج لا يعدو كونه ظلم للإمام فقط، بل 

هو ظلم للِأمُّة الإسلامية قاطبة.

الافتراض القائم في هذا الصدد هو أنَّ »البُغاة« إذا كفّوا عن بغيهم ستنتهي الأزمة، ويعود 

المجتمع إلى سِلمه. إذن المصدر الرئيس للِفتنة هو بغي »البغاة«. الآن نتساءل هل من العدل 

نظام  لتفسد  حريتّها  بكامل  تتصرفّ  وجعلها  والفتنة  الشّر  بؤرة  تمثلّ  التي  الفئة  هذه  ترك 

المجتمع وتعتدي على حقوق الأمّة؟ إنَّ العقل الفطري لدى أيّ إنسان يحكم بأنَّ أيّ فرد أو 

أيّ مجتمع يتعرض للاعتداء يحقّ له ومن مهامه أن يقوم بالتصدي لهذا الظلم والعدوان، وأن 

يدافع عن نفسه لرفع شرّ الظالم عن نفسه. إذن إنَّ الأمر بمحاربة »البُغاة« قائمٌ على مبدأ 

عقليّ وقانوني. أمّا إذا تعرضّ جَهَلةٌ في هذه الحرب الدفاعيّة -من الذين يعتقدون بأنَّ محاربة 

الإمام والأمُّة مِن واجبهم- إذا تعرضّوا للِقمع والزوال، فإنَّهم ضحيّة جَهلهم المركَّب وعَملهم 

العدوانيّ، وهم مسؤولون عن عملهم.





159 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

الفصل الثالث

أسرى الحرب

تعُدّ مسألة أسرى الحرب مِن القضايا التي يعنى بها بابُ الجهاد، إذ أفرد لها الفقهاءُ بحثاً 

مستقلً، ويلزم بنا أن نعرف رأيَ الإسلام في هذا الباب.

بشراً  الحرب  أسرى  يعَدُّ  عام  بنحوٍ  الإسلاميَّ  المنظورَ  بأنَّ  نعَلمَ  أن  يجَبُ  شيء  أيّ  قبَل 

محاصَرين ويواجهون مأزقاً، وَينَظرُُ إليهم بِعَينِ اللطُفِ وَالعَطفِ وَالشَفَقةِ. وَقدَْ خاطبََ القرآنُ 

الكَريمُ النَّبيَّ الأكرمَ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ليِخففَ عن هموم الأسرى ويجبر خواطرهم:

نَ الْسَْرَىٰ إنِ يعَْلمَِ اللَّهُ فِي قلُوُبِكُمْ خَيْراً يؤُتْكُِمْ خَيْراً  ﴿ياَ أيَُّهَا النَّبِيُّ قلُ لِّمَن فِي أيَدِْيكُم مِّ

ا أخُِذَ مِنكُمْ وَيغَْفِرْ لكَُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ ]الأنفال: 70[. مَّ مِّ

تنطوي الآيةُ على نبرة تدعو إلى الخير والترحّم، والإرشاد والهداية في آن، فالخطابُ الإلهيّ 

هنا يقول: يا نبيَّ الرحمة! أخبِر الأسرى بأنَّ اللهَ يعاملكم بحسب ما في قلوبكم، فإذا كان في 

بدلً عمّا فقدتموه، وسيعمّر دنياكم،  بأمورٍ أفضل  الدنيا  وَخَير فسيجزيكم في  نقَاء  قلوبكم 

ويغفر ذنوبكَم في الآخرة، ولا يعاقبكم، لأنَّ اللهَ غفور ورحيم.

الترحّم،  يستحقّون  بشراً  بوصفهم  للِأسرى  ينظر  الكريم  القرآن  أنَّ  الآية  هذه  مِن  يتضح 

ومؤهلين للِهداية والإرشاد في آن. وَمِن البديهي أنَّ هذه النّبرة وهذا الخطاب الودّي والباعث 

للِشفقة والرحّمة يؤدّي دَورًا ملحوظاً في تليين قلوبهم وَجذبهم إلى الإسلام. ومن هنا ينبغي 

القول بأنَّ الإسلام تخلَّدَ وأصبح عالميًا بِفتحِه للِقلوب، وليس بفتح البلدان؛ ولم ينفكّ طريق 

تقدّمه يسَيرُ من خلال فتح القلوب فقط، وليس بأيّ طريقة أخرى.

تحرير الأسرى بإحسان أو بفدية

وفق  فعلى  الأسرى،  مصير  حول  يدور  الموضوع  هذا  حول  المعروض  المهم  المبحث 

الضوابط الإسلاميّة ما هو مصير الأسير وماذا ينبغي أن يصُنَع به؟



الجهاد في الإسلام160

د بمصير أسرى الحرب، فبحسب هذه الآية يجب إطلاق  تصرّح الآيةُ الرابعةُ مِن سورة محمَّ

سراحهم، إمّا بإحسان ومِن دون فداء، أو بفدية. وقد يكون الفداء ماديًّا، أو عبر استبدالهم 

بأسرى المسلمين. تقول هذه الآية:

ا مَنًّا بعَْدُ  وا الوَْثاَقَ فإَِمَّ ﴿فإَِذَا لقَِيتمُُ الَّذِينَ كَفَرُوا فضََربَْ الرِّقاَبِ حَتَّى إذَِا أثَخَْنتمُُوهُمْ فشَُدُّ

د: 4[ ا فِدَاء...﴾ ]محمَّ وَإِمَّ

يتضح في هذه الآية أنَّ المصير النهائي الذي يلاقيه الأسير هو تحريره، سواء أكان هذا 

التحرير مقابل فدية أو من دون ذلك.

قتل  ث عن  تتحدَّ لم  الآيةَ  أنَّ  الآية، وهو  مهمّ حول هذه  ملحَظٍ  إلى  الالتفات  وينبغي 

الأسرى ولا عن استرقاقهم. فعلى الرغم مِن أنهّا في مقام بيان حكمهم مِن منظور الضوابط 

الإسلاميّة، وحسم مصيرهم، فإنَّها لم تتطرَّق إلى قتل الأسرى أو استرقاقهم. من هنا تثُار ريبة 

وشكوك جادّة حول قتل الأسرى أو استرقاقهم، ومِن ثمَّ تمسي الفتوى التي قال فيها بعض 

الفقهاء بأنَّ »الرجال من أهَْلِ الكتاب والمَْجُوس الذين يقَُرُّون بالجِزْيةَِ، فيتخَيَّرُ الإمِامُ فيهم 

بيَْن أربعةِ أشياء؛ القتلُ، والمَنُّ بغيرِ عِوَضٍ، والمُفادَاةُ بِهم، واسْتِرقْاقهُم. الثالثُ، الرِّجالُ من 

ن لا يقَُرُّ بالجزْيةَِ، فيتخََيَّرُ الإمِامُ فيهم بينَ ثلاثةِ أشياء؛ القتلُْ، أو  عَبَدَةِ الأوَْثانِ وغيرهِم ممَّ

الأسرى  بقتل  المعنيّة  الفتوى  مثل هذه  تمسـي  اسْتِرقاقهُم«)))،  يجوزُ  والمفاداةُ، ولا   ، المَنُّ

واسترقاقهم -وفي ضوء مدلول الآية المتقدّمة- موضع شَكّ وتردد جادَّين، لا سيما بالنسبة 

بأنَّ  وقالوا  الأسرى،  قتل  جُبَير  بن  وعَطاء وسعيد  البَصريّ  الحسنُ  يجوّز  لم  ولذلك  لقِتلهم. 

د قد »خَيَّرَ بعَْدَ الْسَْرِ بيَْنَ هَذَينِْ لَ غَيْرُ«)))، فإمّا  قوله تعالى في الآيةَ الرابعة مِن سورة محمَّ

المنّ أو الفداء.

ما يعنيه هذا القول هو أنَّ الآيةَ في مقام بيان أحكام الأسرى، ولأنَّ الآيةَ في هذا 

هؤلاء  كلام  يدور  ذلك.  جواز  عدم  على  دليلٌ  الأسرى  قتل  ذكر  عدم  إنَّ  فلذا  المقام 

على  أيضًا  يصدق  الأسرى  قتل  عن  قالوه  ما  ولكن  الأسرى،  قتل  حول  الثلاثة  الفقهاء 

الآية. خلاصة  نصّ  في  له  ذكر  يرد  لم  أيضًا  الأسير  استرقاق  أنَّ  ذلك  الأسرى،  استرقاق 

ثمّة دليل صحيح لجواز قتل الأسرى واسترقاقهم، وإنْ كانت هناك بضعة  القول: ليس 

جواز  لإثبات  قدامة  ابن  يقول  المثال  سبيل  على  ذلك.  على  دليلً  بوصفها  تذُكَر  أمور 

قتل الأسرى: 

عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسّي، المغني، المصدر السابق، ج 9، ص 221. 	(((
المصدر نفسه. 	(((



161 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

»فَلِنََّ النَّبِيَّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ-... قَتَلَ يَوْمَ بَدْرٍ النَّضْرَ بْنَ الْحَارثِِ، وَعُقْبَةَ بْنَ 

أبَِي مُعَيْطٍ... فهُوَ دَليِلٌ عَلىَ جَوَازهَِا«))).

قتُِلا  بل  حرب،  أسيرَي  بوصفهما  يقُتلَا  لم  الشخصَين  هذين  بأنَّ  نعلم  أن  ينبغي  ولكن 

بوصفهما  قتُِلا  وقد  الفساد،  أركان  من  كانا  إذ  مكّة،  في  ارتكبوها  التي  السابقة  لجرائمهما 

أجابه  أقُتلَ؟  لماذا  عُمير  بن  مُصعَبَ  الحارث  بن  النضرُ  سأل  فحينما  الأرض.  في  مفسدَين 

مصعب: »إنكّ كُنْت تقَُولُ فِي كِتاَبِ اللهِ كَذَا وكََذَا، ]وَتقَُولُ فِي نبَِيّهِ كَذَا وكََذَا[، كُنْت تعَُذّبُ 

أصَْحَابهَُ«))). ولمّا سأل عُقْبَةَ بنِْ أبَِي مُعَيْطٍ لماذا أقُتلَ؟ قال له رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

وسلَّمَ: »لعَِدَاوَتكِ للِهِّ وَلرِسَُولهِِ«))). ولمّا قتُِل قال صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ: » بِئسَْ الرجُّلُ كُنْت 

وَأقَرَّ  قتَلَكَ  هُوَ  الذِّي  اللهَ  فأَحَْمَدُ  لنَِبِيّهِ،  مُؤْذِياً  وَبِكِتاَبِهِ،  وَبِرسَُولهِِ  بِالَلهِ  كاَفِراً  عَلِمْت،  مَا  وَالَلهِ 
عَيْنِي مِنْك!«)))

نرى في العبارات المتقدّمة للِنَّبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ولمصعب بن عُمَير 

ين لدى هذين الرجليَن اللذين كانا من المتسببين الرئيسيين في  أنَّ الفساد والإفساد المستمرَّ

معركة بدر، هو السبب الرئيس في قتلهما، أي لم يقُتلا لأنَّهما أسيران. فالنَّبيُّ الكريم صلَّى اللهُ 

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ لا يفرح لقِتل أسير، بل يفرح لقِتلِ العناصر المفسدة والتي لا تقبل الإصلاحَ 

والهدايةَ.

قول أصحاب الرأي في الأسرى

يقول أصحاب الرأي:

»إنْ شَاءَ ضَربََ أعَْنَاقَهُمْ ]أي الأسرى[، وَإنِْ شَاءَ اسْتَرقََّهُمْ، لَ غَيْرُ، وَلَ يَجُوزُ مَنٌّ وَلَ فِدَاءٌ؛ 

قَوْلهِِ:  بَعْدَ   ،]5 ]التوبة:  وَجَدْتمُُوهُمْ﴾  حَيْثُ  الْمُشْركِِينَ  ﴿فَاقْتُلوُا  قَالَ:  تعََالَى  اللَّهَ  لِنََّ 

ا فِدَاءً﴾ ]محمد: 4[، وَكاَنَ عُمَرُ بْنُ عَبْدِ الْعَزِيزِ، وَعِيَاضُ بْنُ عُقْبَةَ،  ا مَنًّا بَعْدُ وَإِمَّ ﴿فَإِمَّ

يَقْتُلَنِ الْسَُارَى«))).

ولكنّه استدلالٌ عقيم، لأنَّ آيةَ ﴿فاَقتْلُوُا المُْشْركِِينَ حَيْثُ وَجَدْتمُُوهُمْ﴾ نزلت في المشركين 

أربعة  أمُهِلوا  إذ  التوبة،  سورة  مِن  الأولى  الآيات  عنهم  تتحدّث  الذين  للِعهود  الناقضين 

المصدر نفسه. 	(((
أبو عبد الله الواقدي، المغازي، المصدر السابق، ج 1، ص 106. 	(((

المصدر نفسه، ج 1، ص 114. 	(((
المصدر نفسه. 	(((

عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة المقدسّي، المغني، المصدر السابق، ج 9، ص 221. 	(((



الجهاد في الإسلام162

المُْشْركِيِنَ حَيْثُ  الحُْرمُُ فاَقتْلُوُا  الْشَْهُرُ  انسَلخََ  أشهر ليصلحوا أنفسهم، وقد نزلت الآيةُ ﴿فإَِذَا 

وَجَدتُّمُوهُمْ﴾ ]التوبة: 5[. إذن الآية المذكورة تعنى بفئة خاصة من المشركين، ولا علاقة لها 

بالأسرى. وبعبارةٍ أخرى موضوع هاتيَن الآيتيَن مختلفان، لأنَّ آية سورة التوبة تتحدّث عن فئة 

ث عن  د تتحدَّ خاصة من المشركين الذين نقضوا عهدهم واعتدوا، في حين إنَّ آية سورة محمَّ

ح  أسرى الحرب، سواء أكانوا مشركين أو مِن أهل الكتاب أو مِن المجوس وغيرهم. فلذا توضَّ

في كلّ مِن هاتيَن الآيتيَن حكمُ الموضوع، فلا تعارض ولا تصادم بينهما، ومِن ثمَّ فإنَّ آيةَ سورة 

د. وأمّا الاستدلال بعمل عمر بن عبد العزيز وعياض بن  التوبة لا تنفي ولا تنسخ آيةَ سورة محمَّ

عُقبة وبقتلهما الأسرى فنقول: حتىّ لو افترضنا صحّة ما نسُِبَ إليهما فإنَّ عملهما لا يعُدّ حجّة 

علينا، وقد يكون عملهما هذا مستندًا إلى اجتهاد خاطئ.

أخذ الفدية ]الفداء[ لم يكن محظورًا

د يجوز أخذ الفدية من  م أنهّ في ضوء مدلول الآية الرابعة من سورة محمَّ اتضح مما تقدَّ

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أنهّ  النَّبي الأكرم صلَّى  الأسرى لقاء إطلاق سراحهم. وقد وَردََ في سيرة 

أطلقََ سراحَ بعض مُن أسِر في معركة بدر لقاء أخذ الفدية منهم. وكانت فدية بعضهم هي 

أن يعُلمَّ كلُّ واحد منهم عشرةً مِن أطفال المسلمين القراءةَ والكتابة، وكانت فدية بعض آخر 

المال، ومنهم أبو عزيز، أخو مصعب بن عُمَير، الذي »بعََثتَْ أمُّهُ فِيهِ بِأرَْبعََةِ آلَفٍ، وَذَلكَِ بعَْدَ 

أنَْ سَألَتَْ أغَْلىَ مَا تفَُادِي بِهِ قرَُيشٌْ، فقَِيلَ لهََا أرَْبعََةُ آلَفٍ«))).

وكذلك  فِداءً﴾،  وإمّا  بعدُ  منًّا  ﴿فإَمّا  د:  محمَّ سورة  مِن  الرابعة  الآيةَ  أنَّ  مِن  الرغم  على 

السيرة القطعيّة للِنَّبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ تؤكّدان جواز أخذ الفدية لإطلاق سراح 

الأسرى، وأنَّ ذلك مسموح به مِن المنظور الإسلامي منذ بادئ الأمر، مع ذلك نجد الأعمَّ الأغلبَ 

من المفسّرين قالوا في تفسير الآية ﴿مَا كَانَ لنَِبِيٍّ أنَ يكَُونَ لهَُ أسَْرَىٰ حَتَّىٰ يثُخِْنَ فِي الْرَضِْ﴾ 

]الأنفال: 67[ بأنَّ أخذ الفدية مِن الأسرى لم يكن جائزاً في بادئ الأمر، وإنَّ أخذ الفدية من 

وقد  الفعل!  ذمَّت هذا  المذكورة  الآيةَ  وإنَّ  الله،  لحكمِ  مخالفًا  كان عملً  بدَر  معركة  أسرى 

فسّروا آيةَ سورة الأنفال بقولهم أنَّه ما مِن نبيّ يحقّ له التحكّم بالأسرى وأخذ الفدية منهم، 

إذ عليه إبادة الأسرى لكي تتوسع قوّته وهيمنته في الأرض. وبالطبع هذا التفسير يتعارض مع 

الآية ﴿فإمّا مَنًّا بعدُ وإمّا فِداء﴾؛ لأنَّ هذه الآية تجوّز أخذ الفدية. ولذلك قال بعضهم بأنَّ هذه 

الآية نسخت الآيةَ 67 من سورة الأنفال.

أبو عبد الله الواقدي، المغازي، المصدر السابق، ج 1، ص 140. 	(((



163 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

يرى المؤلف أنَّ هذا التفسير لهذه الآية غير صحيح، ولكن مع شديد الأسف أخََذَ به وأقرهّ 

معظمُ المفسّرين وأوردوه في كتبهم! ولذا من الضروري دراسة هذه المسألة بنحو دقيق ومن 

كلّ الجوانب.

نقد رأي المفسّرين

في أدناه الكتب التي راجعها المؤلف ووجد فيها هذا التفسير الخاطئ لهذه الآية:

د بن جرير الطبري، المتوفى سنة 310هـ. 1. تفسير الطبري لمحمَّ

د بن الحسن الطوسي، المتوفى سنة 460هـ. 2. تفسير التبيان لشيخ الطائفة محمَّ

3. تفسير مجمع البيان للشيخ الطبرسي، المتوفى سنة 548هـ.

4. تفسير الكشّاف للزمخشري، المتوفى سنة 528هـ.

د بن أحمد الخزرجي القرطبي، المتوفى سنة 671هـ. 5. تفسير القرطبي، لمحمَّ

6. التفسير الكبير، للإمام الفخر الرازي، المتوفى سنة 606هـ.

7. تفسير البيضاوي، المتوفى سنة 685هـ.

8. تفسير ابن كثير الدمشقي، المتوفى سنة 774هـ

د الشربيني الخطيب، ج1، ص 581، طبعة دار المعرفة،  9. تفسير السراج المنير، لمحمَّ

بيروت.

10. تفسير روح المعاني للألوسي، المتوفى سنة 1270هـ.

د رشيد رضا. 11. تفسير المنار للسيّد محمَّ

12. تفسير في ظلال القرآن لسيدّ قطب.

13. تفسير الحسين بن مسعود البغوي، المتوفى سنة 516هـ.

14. تفسير أبي السعود قاضي القضاة، المتوفى سنة 951، ج 4، ص 35.

15.تفسير البحر المحيط لأبي حيّان الأندلسي، المتوفى سنة 745هـ، ج 4، ص 519.

16. تفسير الجواهر للطنطاوي، ج 5، ص 83، الطبعة الثالثة، المكتبة الإسلامية.

17. تفسير أبي المحاسن الجرجاني، المعروف بكازر، ج 4، ص 18، الطبعة الأولى.

18. تفسير علاء الدين البغدادي، المعروف بالخازن، ج 3، ص 42، طبعة مصر.

19. تفسير أبي الفتوح الرازي، ج 5، ص 438، المطبعة الإسلامية، طهران.



الجهاد في الإسلام164

20. تفسير فتح البيان، لصديق حسن خان، المتوفى سنة 1307هـ، ج 4، ص 66.

21. تفسير منهج الصادقين للملا فتح الله الكاشاني، ج 4، ص 211، المطبعة الإسلامية، 

طهران.

22. تفسير فتح القدير للشوكاني، المتوفى سنة 1250هـ، ج 2، ص 310.

23. تفسير روح البيان، للشيخ إسماعيل حقّي، المتوفى سنة 1137هـ، ج 3، ص 372.

د جمال الدين القاسمي، المتوفى سنة 1332هـ، ج 8،  24. تفسير محاسن التأويل لمحمَّ

ص 3036.

25. تفسير كشف الأسرار لرشيد الدين الميبدي، المتوفى سنة 520هـ، ج 4، ص 79.

26. تفسير أحمد مصطفى المراغي، ج 10، ص 33، طبعة مصر، 1373هـ.

27. التفسير القرآني للقرآن لعبد الكريم الخطيب، ج 5، ص 676، طبعة 1386هـ.

28. تفسير أحكام القرآن لأبي بكر ابن العربي، المتوفى سنة 543هـ، ص 879.

د بن الكلبي، ج 2، ص 68، طبعة مصر،  29. تفسير التسهيل لعلوم التنزيل، للحافظ محمَّ

1355هـ.

د محمود حجازي، من علماء الأزهر الشريف، ج 10، ص 17،  30. التفسير الواضح لمحمَّ

طبعة القاهرة، 1385هـ.

د حسين الطباطبائي، ج 9، ص 136 وما بعدها،  31. تفسير الميزان للِعلّمة السيد محمَّ

طبعة آخوندي.

ولتسليط الأضواء على معنى هذه الآية مِن سورة الأنفال يلزم الانتباه إلى متنها وإلى متن 

الآيتيَن التاليتيَن لها معًا:

نيَْا وَاللَّهُ يُرِيدُ  ﴿مَا كاَنَ لِنَبِيٍّ أنَ يكَوُنَ لَهُ أسَْرَىٰ حَتَّىٰ يثُْخِنَ فِي الْرَْضِ ترُِيدُونَ عَرضََ الدُّ

عَظِيمٌ  عَذَابٌ  أخََذْتمُْ  فِيمَا  كُمْ  لَمَسَّ سَبَقَ  اللَّهِ  نَ  مِّ كِتَابٌ  لَّوْلَ  حَكِيمٌ  عَزِيزٌ  وَاللَّهُ  الْخِرةََ 

ا غَنِمْتُمْ حَلَلً طَيِّبًا وَاتَّقُوا اللَّهَ إنَِّ اللَّهَ غَفُورٌ رَّحِيمٌ﴾ ]الأنفال: 69-67[ فَكُلوُا مِمَّ

هنا ينبغي دراسة الموضوع ضمن جملة من المطالب:

أسَْرَىٰ﴾ هو عدم جواز أخذ  لهَُ  يكَُونَ  أنَ  لنَِبِيٍّ  كَانَ  المراد مِن ﴿مَا  المطلب الأول: هل 

خضمّ  في  أنهّ  المراد  أم  جميعًا؟  قتلهم  ووجوب  سراحهم،  إطلاق  وعدم  الأسرى  من  الفداء 

المعركة وخوض الحرب يجب عدم هدر الوقت والقوّة للِقبض على الأسرى والمحافظة عليهم؟

المطلب الثاني: هل المراد مِن ﴿حَتَّىٰ يثُخِْنَ فِي الْرَضِْ﴾ هو بسط سلطة النَّبيّ صلَّى اللهُ 

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في الكرة الأرضية؟ أم المراد شلّ حركة العدوّ في أرض المعركة؟



165 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

المطلب الثالث: هل الآية ﴿مَا كَانَ لنَِبِيٍّ أنَ يكَُونَ لهَُ أسَْرَىٰ﴾ تتعارض مع الآية ﴿فإَمّا مَنًّا 

بعدُ وإمّا فداءً﴾؟

نَ اللَّهِ سَبَقَ﴾ الذي منع العذاب العظيم؟ المطلب الرابع: ما المراد من ﴿كِتاَبٌ مِّ

المطلب الخامس: هل المراد من العذاب العظيم في الآية 68 هو عذاب الاستئصال، مثل 

عذاب عاد وثمود؟ أم المراد الهزيمة الكبرى في ساحة المعركة؟

ا غَنِمْتمُْ حَلَلً طيَِّبًا﴾ في الآية 69 هو أنَّ أخذ  المطلب السادس: هل المراد من ﴿فكَُلوُا مِمَّ

الفدية من الأسرى لم يكن مجازاً وقد سُمِحَ به لاحقًا؟

مناقشة المطلب الأول

بحسب ما تقدّم سلفًا فإنَّ عموم المفسّرين يقولون بأنَّ آية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَ 

أسَْرى﴾ هي للِعتاب ولذِمّ أخذ الفدية مِن أسرى معركة بدر، وإنَّ هذه الآية تدعو إلى قتل 

الأسرى قاطبةً، وإنَّ أخذ الفدية وإطلاق سراحهم عملٌ مخالف لرضا الله سبحانه.

المنشأ الأول لهذا القول

يعود المصدر الأوّل لهذا الرأي إلى أقوال بعض من الصحابة والتابعين التي استند إليها 

المفسّرون من دون أيّ نقد وتمحيص؛ وتلك الأقوال كالآتي:

عَذابٌ  أخََذْتمُ  فيما  كُم  لمَسَّ سَبَقَ  اللهِ  مِنَ  كتِابٌ  قرأ ﴿لولا  أنهّ  أبي هريرة  نقلوا عن   .1

عَظيمٌ﴾ وقال: »يعني: لولا أنهّ سَبَقَ في عِلمي أني سأحلُّ الغنائم، لمسّكم فيما أخذتم من 

الأسارى عذاب عظيم«))).

كُم  2. نقلوا عن الحسن البصريّ أنهّ قال في تفسير الآية ﴿لوَلا كتِابٌ مِنَ اللهِ سَبَقَ لمَسَّ

فيما أخََذْتمُ عَذابٌ عَظيمٌ﴾ أنَّ »ذلك يوم بدر، وأخذ أصحاب النبي صلىّ الله عليه ]وآله[ وسلمّ 

المغانمَ والأسارى قبل أن يؤمروا به، وكان الله تبارك وتعالى قد كتب في أمّ الكتاب: »المغانم 

المغانمَ وأسروا الأسارى  د وأمته«، ولم يكن أحلهّ لأمة قبلهم، وأخذوا  والأسارى حلال لمحمَّ

قبل أن ينزل إليهم في ذلك، قال الله: ﴿لولا كتاب من الله سبق﴾، يعني في الكتاب الأوّل، أنّ 

المغانم والأسارى حلال لكم، )لمسّكم فيما أخذتم عذاب عظيم(«))).

3. نقلوا عن قتادة أنهّ قال في تفسير الآية ﴿مَا كَانَ لنَِبِيٍّ أنَ يكَُونَ لهَُ أسَْرَىٰ حَتَّىٰ يثُخِْنَ 

د بن جرير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، المصدر السابق، ج 14، ص 66. محمَّ 	(((
المصدر نفسه، ج 14، ص 65. 	(((



الجهاد في الإسلام166

نيَْا﴾: »أراد أصحاب نبيّ الله صلىّ الله عليه ]وآله[ وسلمّ يوم بدر  فِي الْرَضِْ ترُِيدُونَ عَرضََ الدُّ

الفداءَ، ففادوهم بأربعة آلاف أربعة آلاف. وَلعََمري ما كان أثخن رسول الله يومئذ«))).

المذكورة،  الآية  الفديةَ من الأسرى خلافاً لأوامر  المسلمين أخذوا  أنَّ  قتادة هو  أراده  ما 

وقبل أن يثخن النَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في الأرض ويمعن في قتل الأعداء، وقد كان 

عملهم هذا معصية.

4. نقلوا عن سعيد بن جُبَير أنهّ قال في تفسير الآية ﴿مَا كَانَ لنَِبِيٍّ أنَ يكَُونَ لهَُ أسَْرَىٰ حَتَّىٰ 

يثُخِْنَ فِي الْرَضِْ﴾: »إذا أسرتموهم فلَا تفُادوهم حتىّ تثُخِنوا فيهم القتلَ«))).

الأنفال، حيث  الآيتيَن 67 و68 من سورة  الصحابة والتابعين في تفسير  آراء بعض  هذه 

الفدية من أسرى معركة بدر مقابل إطلاق  المسلمين في أخذ  بأنَّ مبادرة  يقولوا  أن  أرادوا 

مَنَعَ  سراحهم كان على خلاف رضا الله سبحانه، إذ اقتضى العذاب العظيم، وإنَّ اللهَ تعالى 

وقوع ذلك.

منشأ هذا الرأي

يبدو أنَّ أصحاب الرأي هؤلاء رأوا في جانب أنَّ المسلمين أخذوا فديةً من بعض أسرى 

معركة بدر وأطلقوا سراحهم، ورأوا في جانبٍ آخر أنَّ الآيات المذكورة قد وردت فيها عبارة 

تْ رغبةَ المسلمين في الفدية ومال الدنيا؛ وثمّة عبارة أخرى  نيا﴾، إذ ذمَّ ﴿تريدونَ عَرضََ الدُّ

كُمْ فيما أخَذتمُ عَذابٌ عظيمٌ﴾. إنَّ مجموع هذه العبارات  تقول ﴿لولا كِتابٌ مِنَ الله سَبَقَ لمَسَّ

في هذه الآيات أثار في أذهانهم فكرة مؤدّاها أنَّ أخذ الفدية من الأسرى كان مقتضى العذاب 

الفدية،  تنُوّه إلى أخذ  أخََذْتمُْ﴾ في الآية  العظيم. وقد تداعى في أذهانهم أنَّ عبارة ﴿فيما 

وكأنهّا تقول: »إنَّ أخذ الفدية كان مقتضى العذاب العظيم«. وفي ضوء هذه المقدّمات تصوّروا 

أن مفهوم آية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنَْ يكَُونَ لهَُ أسَْرى حَتىّ يثُخِنَ في الأرضِ﴾ هو أنهّ لا ينبغي لأيّ 

نبَيّ أنْ يأخذ الفديةَ مِن الأسرى ويطلق سراحَهم قبل أن يمعن في قتل الأعداء، بل عليه أن 

يقتلهم جميعًا.

لها قداسة خاصّة في  الصحابة والتابعين كانت  المنقولة عن  الأقوال  أنَّ مثل هذه  يبدو 

القرنيَن الأول والثاني الهجرييَن، حتىّ بات المفسّرون يستندون إليها في تفسير مفاهيم القرآن 

مِن دون أيّ نقد وتمحيص. وقد أصبحت مثل هذه الآراء رويدًا رويدًا مقبولة لدى عامّة الكتاّب 

المصدر نفسه، ج 14، ص 60. 	(((

المصدر نفسه، ج 14، ص 60. 	(((



167 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

المسلَّمات،  المتأخّرة من  القرون  العِلميّة، وبنحوٍ باتت في  والمؤلفين وسادت في الأوساط 

والتي لا ينفذ الشكُّ في صحّتها.

ومن هنا نجد أبا عليّ الجُبائي، وهو عالم ومفكّر مِن القرن الثالث، عند تفسيره الآيات 

المذكورة يعدّ هذا الرأيَ مِن المسلمّات، معتقدًا بأنَّ أخذ الفدية مِن أسرى معركة بدر وإطلاق 

سراحهم كان ذنباً. ولأنَّ أخذ الفدية جرى بأمرٍ مِن رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ فلذا 

قال هذا العالمِ المعتزلي في الدفاع عن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بأنَّ أخذ الفدية مِن 

أسرى معركة بدر كان من صغائر الذنوب، والصغائر لا تضرّ في عدالة النَّبيّ والصحابة))).

إنَّ كلام أبي عليّ الجبائي دليلٌ على أنَّ فكرة »تخطئة أخذ الفدية مِن أسرى معركة بدر 

وعدّه معصية« كانت سائدة في الأوساط العِلميّة ومِن الأمور المسلَّم بها، وَلشِدّة رواجها في 

الوسط العِلمي والبحثي آنذاك لم يستطع حتىّ هذا المفكّر المنتمي لطِبقةِ أهل الاجتهاد أن 

يخلصّ نفسَه مِن هيمنتها وأنْ يفكّرَ ويبُدي رأيهَ بنحوٍ مستقل.

رأيُ ابن جرير الطبريّ

د بن جرير الطبريّ، المفسّر الكبير في القرن الثالث الهجريّ، والذي كان مِن أهل  إنَّ محمَّ

الرأي والاجتهاد أيضًا، قد أقرّ هو الآخر الرأيَ السائدَ في تفسير الآية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَُ 

أسَْرى حتىّ يثُخِنَ في الأرَضِ﴾، معتقدًا بأنَّ أخذ الفدية من أسرى معركة بدر وإطلاق سراحهم 

كان عملً غير صحيح، والعمل الصحيح كان قتلهم جميعًا. يقول في ذلك:

»يقول تعالى ذكره: ما كان لنِبيّ أن يحتبسَ كافراً قدر عليه وصار في يده من عبدة الأوثان 

د صلىّ الله عليه ]وآله[ وسلمّ،  للِفداء أو للِمنّ... وإنما قال الله جلّ ثناؤه ]ذلك[ لنِبيّه محمَّ

يعرِّفه أنّ قتل المشركين الذين أسرهم صلىّ الله عليه ]وآله[ وسلمّ يوم بدر ثمَّ فادى بهم، كان 

أولى بالصّواب مِن أخذ الفدية منهم وإطلاقهم«))).

مِن الواضح أنَّ الطبريّ كان تحت تأثير المناخ الفكريّ نفسه الذي تبلور قبَله في حقل 

تفسير القرآن، حيث كان الجميع يقولون بأنَّ »أخذ الفدية لقاء تحرير أسرى بدر كان عملً 

نصّ عبارة الجبائي نقلً عن تفسير )التبيان( للِطوسّي: »والمعنى ﴿لولا كِتابٌ مِن الله سَبَق﴾ وهو القرآن  	(((
الذي آمنتم به واستحقيتم لذلك غفران الصغائر لمسكم فيما أخذتم به من الفداء عذاب عظيم. ولا يجوز 
أن يكون المراد به إلا الصغائر، لأنهم قبل الغفران لم يكونوا فساقاً إجماعًا. قال الجبائي: وقد كان من النبيّ 
)صلّ الله عليه وآله( في هذا معصية إجماعًا من غير تعيين ما هي، وأظن أنها في ترك قتل الأسرى«. أبو 

د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 5، ص 157. جعفر محمَّ
د بن جرير الطبري، جامع البيان، المصدر السابق، ج 14، ص 58. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام168

مخالفًا«؛ وأنَّ الطبريَّ رغم ما له مِن قدرات علميّة لم يستطع إخراج نفسه من ذلك المناخ 

ليبدي رأياً على خلافه.

رأي الشّيخ الطوسيّ

وأمّا الشّيخ الطوسيّ فعند تفسيره آية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَُ أسَْرى...﴾ نجده قد لخّصَ 

عبارةَ الطبريّ مِن دون أيّ اجتهاد وتمحيص، وفي الواقع اقتبس ما قاله الطبريُّ قائلً:

»والمعنى ]لهذه الآية[: ما كان لنِبيّ أن يحبس كافراً للِفداء والمنّ حتىّ يثخن في الأرض«))).

ما يقصده الشيخ هو أنَّه كان مِن اللازم قتل كلَّ مَن أسُِرَ في معركة بدر. ثمَّ يضيف بعد 

بضعة أسطر: 

»فإنْ قيل: كيف يكون القتل فيهم كان أصلح وقد أسلم منهم جماعةٌ، ومَن علم الله من 

حاله أنهّ يؤمن يجب تبقيته؟! قلنا: في ذلك خلاف، فمَن قال: لا يجب ذلك لا يلزمه السؤال. 

ومَن قال: ذلك أوجب قال: إنَّ اللهَ أراد أن يأمرهم بأخذ الفداء، وإنمّا عاتبهم على ذلك لأنَّهم 

بادروا إليه قبل أن يؤمَروا به«))).

يتضح من هذا الكلام أنَّ الشيخ الطوسيّ أيضًا –كالطبريّ- متأثرّ بالمناخ الفكريّ الذي ساد 

قبله، ولذلك كرر ما قاله الطبريُّ قبله.

المعنى الصحيح لِلآية 67 مِن سورة الأنفال

أنهّ لا  المفسّرين، فالآيةُ تعني  قاله عموم  الكاتبُ مِن هذه الآية يختلف عمّا  ما يفهمه 

ينبغي لأيّ نبيّ يقود حرباً، ولا لأيّ قائد عسكريّ، أن يستهلكَ في أثناء الحرب قدرًا مِن وقته 

بالعدوّ  والاصطدام  القتال  عند  لأنَّه  عليهم.  والمحافظة  الأسرى  على  للِقبض  القتالية  وقوّته 

يجب بذل الوقت كلهّ والقوّة القتالية كلهّا من أجل دحر العدوّ وشلّ حركته. ذلك أنهّ في أثناء 

المواجهة واصطكاك الأسنّة يعُوَّل حتىّ على الثواني، فبالقدر الذي تبذل قوّاتُ معسكر الحقّ 

قوّةً في سبيلٍ غير دحر العَدوّ، فإنهّ بالقدر نفسه تتراجع نسبة الاحتمال في تحقيق النصر 

وتتزايد نسبة الاحتمال في الهزيمة.

إنَّ الآية تريد أن تقول: »لا ينبغي لأيّ نبَيّ أن يقبض على بعض الأسرى في أثناء انشغال 

للِقبض على أسرى مِن  لقِوّاته أن تبذل قدرًا مِن وقتها وقدراتها  أيْ لا ينبغي  بالقتال،  قوّاته 

قوّات العدو، مما يضطرهّا أن تخصص وقتاً آخر وقوّةً إضافية للحفاظ على هؤلاء الأسرى«.

د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 5، ص 156. أبو جعفر محمَّ 	(((
المصدر نفسه، ج 5، ص 156 و167. 	(((



169 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

إنَّ الجنديّ الواحد في صفوف العدوّ لا يعَُدّ أسيراً في أثناء قتاله، إذ يتحقق أسره عند إلقاء 

القبض عليه ومراقبته. وأنْ تقول الآية ﴿مَا كَانَ لنَِبِيٍّ أنَ يكَُونَ لهَُ أسَْرَىٰ﴾ فالمراد من ذلك هو 

أنهّ لا ينبغي في أتون الحرب أن تقبض قوّات الحقّ على عناصر من العدوّ، لأنَّ ذلك يقلل من 

ر  قدراتها القتالية، ويقلل من احتمال النصر ويزيد من احتمال الهزيمة. إذن طالما أنَّ قوى الشَّ

قادرة على مزاولة القتال، وطالما أنهّا لم تدُحَر ولم تقُمَع بعد فينبغي أن تكون قوّات الحقّ 

القوى من أجل  يبُذل شيء من تلك  الباطل، وألّ  بجميع طاقاتها ووقتها مكرسّة لدحر قوى 

القبض على الأسرى والمحافظة عليهم.

جملةٌ معترضَة: يمكن القول بأنَّ المحظور في أتون الحرب لا يقتصر على مسألة القبض 

القتالية في  القوّة  التراجع في  على الأسير والمحافظة عليه، بل يحُظر أيّ عمل يبعث على 

القرآن  وتلاوة  النافلة  الصلوات  مثل  المستحبة  الأفعال  إطار  في  كانت  وإنْ  الحق،  صفوف 

والذكر والدعاء. وهذا هو مقتضى ملاك الحكم وروح القانون، فبالنظر إلى ملاك الحكم تلُغى 

الخصوصية في المورد المذكور في متن الآية ويتسرّى حكمها إلى الموارد المشابهة. على أنَّ 

هذا القياس ليس محظورًا، بل هو تنقيح المناط وكشف الملاك)))، إذ يحكم العقلُ بصحّته. 

م  ويندرج هذا المعنى تحت الضابطة العقلية المعنيّة بمسألة الأهم والمهمّ، إذ الأهم مقدَّ

على المهمّ دومًا، ومادام الأهمُّ حاضراً لا ينبغي الانتقال إلى المهم.

البُعد الاقتصادي في القبض على الأسير

يرومون  كانوا  العدوّ  مِن صفوف  الأسرى  على  القبض  إلى  الساعين  بأنَّ  نعلم  أن  ينبغي 

أخذ الفدية منهم لاحقًا وإطلاق سراحهم بعد ذلك. وفي واقع الأمر كان لعَِملهِم هذا جانب 

إنَّ  أيْ  الآخِرةَ﴾،  يرُيدُ  وَاللهُ  نيا  الدُّ عَرضََ  ﴿ترُيدونَ  المذكورة:  الآية  في  وَردََ  كما  اقتصاديّ، 

رغبتكم في أخذ الفدية ما هي إلا متاع دنيوي زائل ويدفعكم إلا أن تبذلوا قدرًا من وقتكم 

وطاقاتكم للِقبض على الأسير والمحافظة عليه، عسى أن تأخذوا منه الفديةَ لاحقًا. ولكنَّ اللهَ 

سبحانه يريد مِنكم أن تعملوا للِآخرة، وأن تكرسّوا طاقاتكم كلهّا لدحر قوّات العدوّ فقط.

يتضح البعُدُ الاقتصاديُّ في القبض على الأسير مِن الحادثة التي حصلت في معركة بدر، 

بالحدث  مرتبطة  تكون  قد  التي  الأخرى  الأوصاف  من  وتصفيته  المناط  تحديد  عملية  المناط:  »تنقيح  	(((
أو الواقعة. هذا يعني تحديد السبب الحقيقي الذي يعُتمد عليه في الحكم الشرعي«. و»كشف المراد: 
الواقعة  يترتب على  الشرعي  الحكم  الذي جعل  الملاك  تحديد  أي  للحكم،  الحقيقي  السبب  إظهار  هو 
أو الحدث. قد يتطلب هذا استنباطاً أو تفصيلً من النص الشرعي«. للمزيد ينُظر: عبد الكريم النملة، 

المهذب في علم الأصول المقارن، )الرياض: مكتبة الرشد، 1999م(، ج 5، ص 2077. )المترجم(



الجهاد في الإسلام170

حيث قال أبو عزيز، وهو أخ مصعَب بن عُمَير وقد كان في معسكر مشركّي مكّة: » مَرَّ بِي 

مَتاَعٍ،  ذَاتُ  هُ  أمَُّ بِهِ، فإَِنَّ  يدََيكَْ  يأَسِْرنُيِ، فقََالَ: شُدَّ  الْنَصَْارِ  مِنْ  أخَِي مُصْعب بنُْ عُمير وَرجَُلٌ 

ا قاَلَ أخَُوهُ  لعََلَّهَا تفَْدِيهِ مِنْكَ، قاَل وكَُنْتُ فِي رهَط مِنْ الْنَصَْارِ حِينَ أقَبَْلوُا بِي مِنْ بدَْرٍ... فلَمََّ

مُصْعب بنُْ عُمَير لِبَِي اليَسَر، وَهُوَ الَّذِي أسََرهَُ، مَا قاَلَ، قاَلَ لهَُ أبَوُ عَزيز: ياَ أخَِي، هَذِهِ وَصاتكُ 

هُ عَنْ أغَْلىَ مَا فدُِي بِهِ قرُشي، فقَِيلَ لهََا: أرَْبعََةُ  بِي؟ فقََالَ لهَُ مُصْعَب: إنَّهُ أخَِي دونكَ. فسألتْ أمُُّ

آلَفِ درهم، فبعثته بِأرَْبعََةِ آلَفِ دِرهَْمٍ، ففََدَتهُْ بِهَا«))).

المخلصين  المسلمين  بين  حتىّ  متداولة  كانت  الفكرة  هذه  أنَّ  القصّة  هذه  من  يتضح 

من أمثال مصعب بن عُمَير، إذ كانوا يرون أنَّ في القبض على الأسير منفعة اقتصادية، وكانوا 

نيا﴾ في نصّ الآية تذمّ هذه الفكرة،  يحثوّن الآخرين على ذلك. وإنَّ عبارة ﴿ترُيدونَ عَرضََ الدُّ

الزائل،  الدنيا  متاع  على  الحصول  الأسير هي  على  القبض  من  نواياكم  إنَّ  للِمسلمين  وتقول 

في حين أنَّ رغبتكم في المال يجب ألا تلهيكم عن هذا المبدأ العسكريّ الذي يؤكّد أن بذل 

القتالية، ويقلل من  للِقبض على الأسير والمحافظة عليه يقلل من قدراتكم  الوقت والطاقة 

احتمال تحقيق النصر.

دفوعهم عن موقف النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ

ولأنَّ القولَ بأنَّ »أخذ الفدية مِن أسرى معركة بدر معصية لله« يقتضي أنْ يكون النَّبيَّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أيضًا مخالفًا وعاصياً -لأنَّ هذا العمل جرى بأمرٍ منه- فلذا حاول 

رَ عليهم أن يقولوا:  بعضهم أن يدافع عنه صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وأن يبرئّه من ذلك؛ إذ تعذَّ

»إنَّ أخذ الفدية مِن أسرى معركة بدر لم يكن مخالفةً أو معصية«، لأنَّ المناخَ الفكريّ الذي 

تبََلوَرَ منذ عهد أبي هريرة كان يلزمهم بأنْ يقرّوا بأنَّ أخذ الفدية مِن أسرى معركة بدر لقاء 

إطلاق سراحهم كان معصية لله.

في مثل هذه البيئة الفكرية ثمّة مَن كان من أهل الاجتهاد، وقد نزلوا إلى ميدان البحث 

على  بناءً  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  النَّبيّ  عن  يدافعون  وراحوا  الاجتهاد،  بقوّة  والنقاش 

الروايات، وصنعوا قصصًا ليستطيعوا مِن  اجتهادهم. وثمّة آخرون عَنوا بنحو أكثر بما نقلته 

خلالها الدفاع عن مقام الرسالة النبوية.

عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، السيرة النبويّة، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، )د.م:  	(((
شركة الطباعة الفنية المتحدة، د.ت(، ج 2، ص 209.



171 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

دفاع أبي عليّ الجُبائي

بهذه  يدافع  الهجري)))،  الثالث  القرن  في  عاش  معتزليٌّ  متكلمّ  وهو  الجبائي،  علي  أبو 

العبارات عن موقف النّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ:

»وقد كان مِن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في هذا معصيّة إجماعًا من غير تعيين 

ما هي، وأظنّ أنهّا في ترك قتل الأسرى«))).

أمراً  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ والصحابة  للِنَّبيّ صلَّى  المعصيةَ  يعدّ  الجبائي  أبا علي  أنَّ  نرى 

مُسلَّمًا به، ولكنّه يوضّح ويقول »لأنَّ هناك إجماع على أنَّ هذا الفعل لم يخدش في عدالتهم، 

فلذا ينبغي أن نقول بأنهّا كانت معصية صغيرة، ومن ثمَّ لا تفسد عدالة مرتكبيها«. هذا هو 

الجهد الذي بذله الجبائيُّ للِحفاظ على شأو الرسالة النبوية.

ولكنَّ الحقيقة هي أنَّ ما قام به النَّبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ والصحابة لم يكن 

معصية صغيرة ولا كبيرة، فلا أخذ الفدية مِن الأسرى كان ذنبًا، ولا إطلاق سراحهم. بل إنَّ أخذ 

الفدية كان عملً مشروعًا وعقلائيًا، وإنَّ إطلاق سراحهم كان عملً إنسانيًا ونابعًا عن العواطف 

الإنسانية.

فضلً على ذلك يقول القرآن الكريم حول أسرى الحرب بأنهّ يجب تحريرهم، سواء بفدية 

د: 4[، وإنَّ النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ  ا منًّا بعَدُ وإمّا فِداء﴾ ]محمَّ أو من دون فدية: ﴿فإَِمَّ

والصحابة نفذوا أوامر القرآن، وإنَّ ما يأمر به القرآن الكريم لا يعُد ذنباً. بيد أنَّ أبا علي الجبائي 

لم يقدر على أن يخلصّ نفسه من البيئة الفكرية السائدة في عهده، ذلك أنَّ التعبّد بأقوال 

الصحابة والتابعين كان رائجًا وبنحوٍ كبير، وبالقدر الذي لم يكن بمقدور هذا العالم المفكّر أن 

يتخلصّ من العقيدة السائدة في ذلك العصر. ولذلك اضطرَّ إلى أن يقول في الدفاع عن النَّبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بأنَّ هذه المعصية الصغيرة لا تخدش في عدالته صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ. على أنهّ أبدى هذا الرأي المدافع عن النَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ من موقف 

المتعاطف والمخلص، ويا ليته لم يفعل ذلك. هنا يجب القول بأنَّ في بعض الأحيان يصبح 

الرأي الشخصيّ لأحد الصحابة أو التابعين منشئاً لمبدأ عقائديّ، ثمّ يسود في البيئات العلميّة 

د بن عبد الوهاب بن سلام الجبائي، عالٌم ومتكلمٌّ معتزلي، توفي في عام 303هـ. كان من أهل  أبو علي محمَّ 	(((
مدينة جُبىّ بخوزستان قرب البصرة. كان أبو علي الجبائي ونجله أبو هاشم مِن مشايخ المعتزلة، والكتبُ 
الكلاميّةُ مشحونةٌ بمذاهبهما واعتقادهما، ويقُال لهما الجبائيان. ظ: عبّاس القمّي، الكُنى والألقاب، ط: 

الخامسة، )طهران: مكتبة الصدر، 1368ش ]1989م[(، ج 1، ص 141. ]الهامش للمؤلف[
د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 5، ص 157. أبو جعفر محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام172

ويقُرّ به، وينتقل من هناك إلى الوسط الاجتماعي، ويظلّ متداولً على مدى قرون متمادية، 

ا من أمّة عظيمة، في حين نجد أنَّ المبدأ  ويصبح جزءًا من العقائد القطعيّة لفئة كبيرة جدًّ

الرئيس الذي استندت إليه الفكرة كان استنباطاً خاطئاً.

دفاع صاحب المنار

د رشيد رضا في )تفسير المنار( أن يثبت أنَّ أخذ الفدية مِن أسرى معركة  يروم السيّد محمَّ

بدر لقاء إطلاق سراحهم قد جرى بناءً على اجتهاد النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، فهو مَن 

رأى أنَّ هذا العمل أقرب للِمصلحة. في حين كان قتل الأسرى هو الأقرب للِمصلحة، وإنَّه صلَّى 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قد أخطأ في اجتهاده. بيد أنَّ الخطأ في الاجتهاد لا يعُدّ معصيةً ولا يمكن 

معاقبة المجتهد. ثمَّ يستأنف صاحب )المنار( كلامَه بالقول:

»)فَإنِْ قِيلَ(: وَمَا حِكْمَةُ اللهِ تعََالَى فِي ترَجِْيحِ رَسُولهِِ لِرَأيِْ الْجُمْهُورِ الْمَرجُْوحِ بِحَسَبِ 

وَأقَْوَاهُمْ  مِيزاَناً  أَرْجَحُهُمْ  وَهُوَ  قَبْلَهُ،  الْنَبِْيَاءُ  عَلَيْهَا  كَانَ  الَّتِي  الِْلهَِيَّةِ  نَّةِ  السُّ أوَِ  الْقَاعِدَةِ 

بُرهَْاناً، ثمَُّ إنِكَْارُهُ تعََالَى ذَلِكَ عَلَيْهِمْ؟ )قُلتُْ(: إنَِّ لِلَّهَ تعََالَى فِي ذَلِكَ لَحِكَمًا«.

ثمَّ يذكر تسعًا من الحِكَم في ذلك، ويقول في الحكمة الثالثة:

لَهُ  يُبَيِّنُ  تعََالَى  اللهَ  وَلَكِنَّ  اجْتِهَادِهِ،  فِي  يُخْطِئُ  قَدْ  نفَْسَهُ  النَّبِيَّ  أنََّ  الثَّالثَِةُ(  »)الْحِكْمَةُ 

حَ بِهِ الْعُلَمَاءُ فَهُوَ مَعْصُومٌ مِنَ الْخَطَأِ فِي التَّبْليِغِ عَنِ اللهِ  ذَلِكَ، وَلَ يُقِرُّهُ عَلَيْهِ كمََا صَرَّ

تعََالَى لَ فِي الرَّأيِْ وَالِجْتِهَادِ«))).

ما ذكره صاحب )المنار( اجتهاده هو، ويذهب المؤلفُ إلى أنَّه أخطأ في اجتهاده هذا، 

لأنَّ أخذ الفدية من الأسرى كان عملً معقولً وأقرب للِمصلحة، وكذلك إطلاق سراحهم. ومن 

ثمَّ لم يصدر اجتهاد خاطئ عن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، لأنَّ ما قام به كان بحسب 

مدلول الآية ﴿إمّا مَنًّا بعَدُ وإمّا فِداء﴾، أي أنهّ عمل بأمر الله سبحانه. بيد أنَّ اجتهاد صاحب 

)المنار( كان عن حُسن نيّة، فقد ذكََرَ ذلك دفاعًا عن رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، 

وأراد أن يوضّح أنَّ ما قام به النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في هذه القضيّة لم يكن معصية، 

ولا يتحمّل صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مسؤولية في ذلك. وقد سَبَقَ صاحبَ )المنار( علماءٌ 

آخرون أيضًا في القول بأنَّ الأنبياءَ قد يخطئون في اجتهادهم.

د رشيد رضا، تفسير المنار، المصدر السابق، ج 10، ص 82. محمَّ 	(((



173 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

إشكال الألوسي

أورد السيّد محمود الحسيني الألوسي البغدادي )1802-1854م( في تفسير )روح المعاني( 

كلامًا مؤدّاه أنَّ العلماءَ استدلوّا بالآية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَ أسَْرى﴾ ليقولوا بأنَّ الأنبياءَ 

قد يخطئون أحياناً في اجتهادهم، ولكنَّ الوحي الإلهي ينزل على خلاف اجتهادهم، ويوضّح 

خطأهم. ثمَّ يقول: 

»بقي ها هنا شيء، وهو أنهّ قد جاء مَن اجتهد وأخطأ فله أجر، ومَن اجتهد وأصاب 

فَلَهُ أجران إلى عَشرةِ أجور؛ فهل بين ما يقتضيه الخبر مِن ثبوت الأجر الواحد للِمجتهد 

المخطئ وبين عتابه على ما يقع منه منافاة أم لا؟ لم أرَ مَن تعرضّ لتحقيق ذلك. وإذا 

به، فعند  القيام  المنافاة بين الأجر على عمل والعتاب على  ]أيْ بوجود  بالأوّل  قيل: 

لإثبات خطأ  المذكورة  بالآية  العلماء  استدلال  إن  ]أي  بالآية،  الاستدلال  يتم  لا  ذلك[ 

الأنبياء في اجتهادهم غير صحيح[«))).

يظهر مِن كلام الألوسي أنهّ يريد القول أنَّ المنافاةَ بين »الإثابة والأجر« على فعلٍ ]اجتهاديّ[ 

ما و»العتاب« على القيام به تمنع وجود معنى العتاب في هذه الآية.

الدفاع عن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ضمن حديث يَروي بكائه

ثمّة فئة أخرى مِن الذين يضفون قداسةً أكبر على الحديث، وحاولوا الدفاع عن النَّبيّ صلَّى 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ من خلال وضع الحديث؛ فقد راح كلٌّ يضع حديثاً بحسب سليقته ورغبته 

ليُبرّأ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في قضية تحرير أسرى بدر. من تلك الأحاديث التي يرى 

المؤلفُّ أنَّ جزءًا منه موضوع وَردََ بهذا المضمون:

ا أسََرُوا الْسَُارَى-يَعْنِي يَوْمَ بَدْرٍ-قَالَ رَسُولُ اللهِ ـ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ ـ لِبَِي  »لَمَّ

الْعَمِّ  بَنُو  بكَْرٍ وَعُمَرَ: »مَا ترََوْنَ فِي هَؤُلَءِ الْسَُارَى؟« فَقَالَ أبَُو بكَْرٍ: يَا رَسُولَ اللهِ هُمْ 

ارِ، وَعَسَى اللهُ أنَْ يَهْدِيَهُمْ  ةً لَنَا عَلَى الْكُفَّ وَالْعَشِيرةَِ، أَرَى أنَْ تأَخُْذَ مِنْهُمْ فِدْيَةً فَتَكوُنُ قُوَّ

الْخَطَّابِ؟  ابْنَ  عَلَيْهِ ]وَآله[ وَسَلَّمَ ـ: » مَا ترََى ياَ  اللَّهُ  فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ـ صَلَّى  لِلْسِْلَمِ. 

» فَقَالَ: لَ وَاللهِ، لَ أَرَى الَّذِي رَأىَ أبَُو بكَْرٍ، وَلَكِنَّنِي أَرَى أنََّ تمَُكِّنَنَا فَنَضْربَِ أعَْنَاقَهُمْ، 

فَتُمَكِّنَ عَلِيًّا مِنْ عَقِيلٍ )أيَْ أخَِيهِ( فَيَضْربَِ عُنُقَهُ، وَتمَُكِّنَنِي مِنْ فُلَنٍ-نسَِيبًا لِعُمَرَ-فَأضَْربَِ 

ةُ الْكُفْرِ وَصَنَادِيدُهَا. فَهَوِيَ رَسُولُ اللهِ  عُنُقَهُ، وَمَكِّنْ فُلَناً مِنْ فُلَنٍ قَرَابَتِهِ، فَإنَِّ هَؤُلَءِ أئَِمَّ

المصدر  المثاني،  والسبع  العظيم  القرآن  تفسير  المعاني في  روح  الألوسي،  الحسيني  الله  عبد  بن  محمود  	(((
السابق، ج 5، ص 230.



الجهاد في الإسلام174

ا كاَنَ الْغَدُ جِئْتُ  ـ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ ـ مَا قَالَ أبَُو بكَْرٍ وَلَمْ يَهْوَ مَا قُلْتُ. فَلَمَّ

فَإِذَا رَسُولُ اللهِ ـ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ ـ وَأبَُو بكَْرٍ قَاعِدَيْنِ يَبْكِيَانِ. قُلْتُ: يَا رَسُولَ 

أجَِدْ  لَمْ  وَإنِْ  بُكاَءً بكَيَْتُ،  فَإنِْ وَجَدْتُ  أنَتَْ وَصَاحِبُكَ  أيَِّ شَيْءٍ تبَْكِي  أخَْبِرنْيِ مِنْ  اللهِ 

بُكَاءً تبََاكَيْتُ لِبُكَائِكُمَا، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ ـ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ ـ: » أبَْكِي لِلَّذِي 

جَرةَِ  عَرضََ عَلَيَّ أصَْحَابُكَ مِنْ أخَْذِهِمُ الْفِدَاءَ، لَقَدْ عُرضَِ عَلَيَّ عَذَابُهُمْ أدَْنىَ مِنْ هَذِهِ الشَّ

: مَا كاَنَ لِنَبِيٍّ أنَْ يكَوُنَ لَهُ أسَْرَى حَتَّى يثُْخِنَ فِي  »-شَجَرةٍَ قَرِيبَةٍ مِنْهُ-وَأنَزَْلَ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ

الْرَْضِ«))).

الغَْدُ جِئتُْ فإَِذَا رسَُولُ  ا كَانَ  يبدأ الجزءُ الموضوعُ من هذا الحديث من قول عمر: »فلَمََّ

اللهِ« إلى آخر الحديث. هنا ينبغي القول بأنَّ أصل مشورة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ 

حول قضيّة الأسرى كان عملً صحيحًا وبأمر القرآن الكريم، وإنَّ الاختلاف في وجهات النظر 

بين الصحابة أمر طبيعيّ، وكذلك تحرير الأسرى لقاء الفدية عمل معقول وينمّ عن روح الفتوّة 

والنبل والإنسانية. فضلً على ذلك إنهّ تنفيذ لما أمر الله به: ﴿فإَمّا مَنًّا بعَْدُ وإمّا فِداء﴾. بهذا 

التوضيح يتبيَّن أنَّ إطلاق سراح الأسرى لقاء الفدية لم يكن عملً مخالفًا لرِضا الله تعالى حتىّ 

يستوجب عذاب الاستئصال وبنحوٍ يبُكي النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ.

بالبيئةِ  تأثرّوا  قد  كثيراً  قوا  يتعمَّ لم  الذين  مِن  الأفراد  بعض  أنَّ  المؤلفُ هو  يستنبطه  ما 

الله«، ولذا  الفكريةّ السائدة، حيث كان الجميع يقول »بأنَّ تحرير الأسرى كان مخالفًا لرِضا 

به، ولذلك اختلقوا  أمََرَ  الذي  العمل  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ من هذا  النَّبيّ صلَّى  تبرئة  حاولوا 

قصّةَ بكاءه مع أبي بكر، ليقولوا بأنَّه ببكائه وصاحبه القريب منه قد تلافى هذا الخطأ وهذه 

المعصية، وليبرئّوه من أيّ مسؤولية متوجهة نحوه في هذه القضية. ولا تسُتبَعَد مثل هذه 

المبادرة عن الأصدقاء الجهلة.

دفاعٌ آخر بوضعِ حديث آخر

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، بنحوٍ يظُهره صلَّى  النَّبيّ صلَّى  للِدفاع عن  وقد وضعوا حديثاً آخر 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ معارضًا لأخذ الفدية من الأسرى وإطلاق سراحهم، وهو بهذا المضمون:

مَعاذ  الفِداء حتّى رأى سَعد بن  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ كره أخذ  النَّبيَّ صلَّى  أنَّ  »روي 

كراهيةَ ذلك في وَجهِهِ، فَقالَ يا رَسولَ الله هذا أوّل حَربٍ لقَينا فيه المشركينَ، أَردتُ أنْ 

د رشيد رضا، تفسير  د بن جرير الطبريّ، تفسير جامع البيان، المصدر السابق، ج 14، ص 62؛ ومحمَّ محمَّ 	(((
المنار، المصدر السابق، ج 10، ص 76.



175 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

يثخن فيهم القَتل حتّى لا يَعود أحَدٌ بَعد هذا إلى خِلافكَ وَقِتالكَ، فَقالَ رَسولُ اللهِ: قَد 

كرهت ما كرهت، ولكن رأيتَ ما صَنَعَ القَومُ...«))).

لقد وضعوا هذا الحديث ليِقولوا أنَّ تحرير أسرى الحرب لقِاء الفداء كان مِن فعل الصحابة، 

وإنَّ شخص النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ كان معارضًا لذِلك ولم يرضَ به؛ وبهذا برّؤوا مقام 

الرسالة من المعصية. بيد أنَّ هذا الحديث فاقد للاعتبار لجملةٍ مِن الأدلة:

آخر  دليلٌ  يثبت  لم  إذا  للِسند  يفتقر  الذي  والحديث  للِسَند،  فاقد  أنهّ  الأوّل هو  الدليل 

صحّتهَ فلا اعتبار له.

الدليل الثاني هو أنَّ لهذا الحديث ما يعارضه، وهو حديثٌ آخر وَردََ فيه:

»استشار النَّبيُّ »صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ« النَّاسَ فِي الْسَُارَى يَوْمَ بَدْرٍ، فَقَالَ »إنَِّ 

أعَْنَاقَهُمْ.  اضْربِْ  اللَّهِ  رَسُولَ  يَا  فَقَالَ:  الْخَطَّابِ  بْنُ  عُمَرُ  فَقَامَ  مِنْهُمْ«،  أمَْكَنَكُمْ  قَدْ  اللَّهَ 

فَأعَْرضََ عَنْهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ، ثمَُّ عَادَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ 

وَسَلَّمَ فَقَالَ: »يَا أيَُّهَا النَّاسُ إنَِّ اللَّهَ قَدْ أمَْكَنَكُمْ مِنْهُمْ وَإنَِّمَا هُمْ إخِْوَانكُُمْ بِالْمَْسِ« فَقَامَ 

]وآله[  عَلَيْهِ  اللَّهُ  »صَلَّى  النَّبِيُّ  عَنْهُ  فَأعَْرضََ  أعَْنَاقَهُمْ،  اضْربِْ  اللَّهِ  رَسُولَ  يَا  فَقَالَ:  عُمَرُ 

وَسَلَّمَ«، ثمَُّ عَادَ النَّبِيُّ »صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ« فَقَالَ: للِنَّاسِ مِثْلَ ذَلِكَ، فَقَامَ أبَوُ 

يقُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، فَقَالَ: ياَ رَسُولَ اللَّهِ نرََى أنَْ تعَْفُوَ عَنْهُمْ، وَأنَْ تقَْبَلَ مِنْهُمُ  دِّ بكَْرٍ الصِّ

الْفِدَاءَ، قَالَ فَذَهَبَ عَنْ وَجْهِ رَسُولِ اللَّهِ »صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ« مَا كَانَ فِيهِ مِنَ 

، فَعَفَا عَنْهُمْ وَقَبِلَ مِنْهُمُ الْفِدَاءَ«))). الغَْمِّ

بِحسبِ ما وَردََ في هذا الحديث فإنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ كان معارضًِا لقِتلِ 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ما كان فيه  أذهَبَ عن وجهه صلَّى  الأسَرى، وإنَّ مقترح تحريرهم قد 

مِن الغَمّ؛ بينما نجَدُ الحديثَ السابق ذكََرَ أنَّه صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ كان معارضًِا لتِحرير 

الأسرى. وهذا تعارضٌ صريحٌ بين الحديثيَن. والحديث الذي يكون له معارض، إنْ لم يؤيدّه 

دليلٌ آخر، يسقط عن الاعتبار.

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ  النَّبيّ صلَّى  المذكور أنَّ صحابة  الثالث: يتضح من الحديث  الدليل 

كانوا على خلاف معه صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في قضيّة الأسرى، إلى أن تغلَّبوا عليه في 

فرَض رأيهم وجعلوه يستسلم لهم. بيد أنَّ هذا لا يمكن القبول به، لأنَّ رسولَ الله صلَّى اللهُ 

د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 5، ص 158. أبو جعفر محمَّ 	(((
د حسين شمس الدين،  أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي، تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمَّ 	(((

د علي بيضون، 1419هـ(، ج 4، ص 78. ط: الأولى، )بيروت: دار الكتب العِلميّة، منشورات محمَّ



الجهاد في الإسلام176

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ الذي كان المنتصر في معركة بدر، وكان في ذروة القوّة وإنَّ معظم الصحابة 

تحت أمره، ما كان ليمكن أن يمسي ضعيفًا ومسلوب الإرادة أمام مطلب بعض مِن الصحابة، 

وبنحوٍ يعجز عن الحؤول دون المعصية التي يرومون ارتكابها، حتىّ يضطرّ إلى أن يستسلم 

لهم لترُتكََب المعصية أمام أنظاره.

الدليل الرابع: إنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ -بحسب الحديث المذكور- كان معارضًا 

لما أمر القرآنُ به في الآية ﴿فإَمّا مَنًّا وإمّا فداء﴾، إذ لم يرغب في إطلاق سراح الأسرى. ولكن 

هذا ما لا يمكن القبول به إطلاقاً، أيْ لا يمكن أن يكون النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ معارضًا 

لما يأمر به القرآن الكريم، وأن يرفض ما يريده القرآن.

الدليل الخامس: يعارض الحديثُ المذكور نصَّ القرآن الكريم، لأنَّ هذا الحديث ينصّ على 

أنَّ حكم الله كان قتل الأسرى كلهّم؛ في حين تقول الآية: ﴿فإمّا منًّا وإمّا فداء﴾، أي إن حكم 

الله هو تحرير الأسرى من دون فداء، أو بفداء، وإنَّ القاعدة العامة تنصّ على أنَّ الحديث 

المعارض للقرآن مردود.

استناد الشيخ الطوسيّ إلى هذا الحديث

ينقل الشّيخُ الطوسيُّ هذا الحديث، ثم يقول:

الفداء،  الدنيا وأخذ  إلى  الذين مالوا  الصحابة  قَومٍ مِن  »المعصية في ذلك كانت مِن 

]وليس من النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ[«))).

يروم الشيخ الطوسيّ في هذا الصدد أن يردّ على أبي علي الجبائي الذي سَبَقَ أن ذكََرَ أنَّ 

النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بأخذه الفديةَ مِن أسرى بدر ارتكب الصغيرةَ وليس الكبيرة. 

فلذا يتوسّلُ الطوسيُّ بهذا الحديث ليِقولَ لأبي علي الجبائي أنَّ الصغيرةَ التي ارتكُِبتَ بأخذ 

الفدية من الأسرى وإطلاق سراحهم كانت من فعل نفر من الصحابة، وليس مِن فعل النَّبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ.

يمكن  لا  ثمَّ  وَمِن  الأدلةّ،  مِن  لخمسة  للاعتبار  فاقدٌ  الحديث  هذا  أنَّ  سَلفًَا  عَلِمنا  ولكن 

الاستناد إليه. وقد اتضح سَلفًَا أيضًا أنَّ أخذ الفدية مِن الأسرى وإطلاق سراحهم لم يكن عملً 

لم  إذن  فالنَّبيُّ  وإمّا فداء﴾.  بعَْدُ  مَنًّا  بل كان مطابقًا للآية ﴿فإَمّا  الله سبحانه،  لرضا  مخالفًا 

يرتكب معصيةً بهذا الفعل حتىّ يضطرّ أبو علي الجبائي إلى القول: »لا يجوز أن يكون المراد 

د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 5، ص 158. أبو جعفر محمَّ 	(((



177 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

به إلا الصغائر«)))، وبناءً على هذا لم تعد ثمّة حاجة إلى أن يستند الشيخُ الطوسيّ إلى هذا 

الحديث الفاقد للاعتبار لينفي المعصيةَ الصغيرةَ عن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وينسبها 

إلى صحابته.

خت في الوسط العلميّ والبحثي، وأقنعت  وهنا نرى كيف أنَّ هذه الفكرة الواهية التي ترسَّ

جعلتهم  مما  العلماء  إحراج  مِن  تمكّنت  معصية،  كان  الأسرى  من  الفدية  أخذ  بأنَّ  الجميع 

مضطرّين كالغريق الذي يتمسّك بأيّ قشّة ليخلصّ نفسه.

دِفاعٌ آخَر بِوَضعِ الحديث

وفي موضع آخر وفي سياق محاولاتهم للِدفاع عن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وَضَعوا 

موه صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ محايدًا في قضيّة أسرى بدر، وقالوا بأنهّ  حديثاً آخر، حيث قدَّ

لم يتدخّل شخصيًا في قضيّة الأسرى، بل أحالها إلى الصحابة ليختاروا أحد الخيارَين، فإمّا أن 

يقتلوهم وإمّا أن يطلقوا سراحهم. وفي أدناه نصّ هذا الحديث:

دِ بْنِ سِيرِينَ، عَنْ عُبَيْدَةَ، عَنْ عَلِيٍّ  انَ، عَنْ مُحَمَّ »قَالَ سفيان الثوري عَنْ هِشَامِ بْنِ حَسَّ

رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: جَاءَ جِبْرِيلُ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ يَوْمَ بَدْرٍ، فَقَالَ: 

خَيِّرْ أصحابك في الأسارى، إن شاؤوا الفداء، وإن شاؤوا القتل، على أن يقتل عامًا مُقبلً 

منهم مِثْلَهُمْ، قَالوُا: الْفِدَاءُ وَيُقْتَلُ مِنَّا«))).

ا«))). حيث نجد سفيان  يقول ابن كثير بعد نقله هذا الحديث: »وَهَذَا حَدِيثٌ غَرِيبٌ جِدًّ

لام،  الثوري في منتصف القرن الثاني الهجري ينسب قصّةً وعبر سندٍ إلى الإمام عليّ عليهِ السَّ

حيث يقول جبرئيل: »إذا لم يقتل المسلمون الأسرى يجب أن يقُتلَ منهم في العام المقبل 

بعددهم، وقد ذكُِر أن عددهم كان سبعين«.

ثمّة سؤال يعُرضَ هنا ويقول: أيُّ اتفاق هذا الذي يبرمه الله مع المسلمين؟ إذ يقول لهم 

إذا لم تقتلوا الأسرى يجب أن يقُتلَ منكم في العام المقبل بعددهم؟! هل كان الله يريد سفك 

دماء سبعين إنساناً، سواء أكانوا مِن الأسرى، أو مِن المسلمين المدافعين عن الإسلام في العام 

المقبل في معركة أحد؟ وهل كان تحرير الأسرى الذي وَردََ الأمرُ به في آية ﴿فإمّا مَنًّا بعدُ وإمّا 

المصدر نفسه، ج 5، ص 157. 	(((
أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي، تفسير القرآن العظيم، ت: سامي بن محمد السلامة، ط:  	(((

الثانية، )الرياض: دار طيبة للنشر والتوزيع، 1999م(، ج 4، ص 89.
المصدر نفسه، ج 4، ص 90-89. 	(((



الجهاد في الإسلام178

فِداءٌ﴾ معصية حتىّ تحتمّ على المسلمين أن يكفّروا عنها في العام المقبل بتقديم سبعين 

قتيلً، وقد كان الحمزة سيدّ الشهداء مِن بينهم؟

أيُّ عقل سليم يقرّ بهذا الأمر غير المعقول؟ الحقّ مع ابن كثير، حيث قال: »هذا حديث 

ا«، أي إنهّ غير معقول ومثير للدهشة! لقد أوصل صنّاعُ هذا الحديث سَنَدَه إلى  غريب جدًّ

لام  لام لتضُفى عليه القداسة وليتقبّله النّاس؛ في حين إنّ عليًا عليهِ السَّ الإمام علي عليهِ السَّ

قد صنعه  أيضًا  الحديث  بأنَّ هذا  القول  ويجب  المعقولة؛  غير  القصّة  مثل هذه  مبرَّء من 

تحرير  معصية  –بظنّهم-  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  النَّبي  عن  ليدفعوا  الجهلة،  الأصدقاء 

الأسرى!

وجه العلاقة بين هذا الحديث والآية 165 مِن سورة آل عمران

رَبطََ بعضٌ بين هذا الحديث الموضوع وآية ﴿هُوَ مِنْ عِندِ أنفُسِكُم﴾ التي تعنى بقضية 

ا أصََابتَكُْم  هزيمة المسلمين في معركة أحد، حيث قتُِلَ سبعون منهم. تقول هذه الآية: ﴿أوََلمََّ

ذَا قلُْ هُوَ مِنْ عِندِ أنَفُسِكُمْ﴾ ]آل عمران: 165[  ثلْيَْهَا قلُتْمُْ أنََّىٰ هَٰ صِيبَةٌ قدَْ أصََبْتمُ مِّ مُّ

تخاطب هذه الآية المسلمين في معركة أحد وتقول لهم: بسبب تمردّكم على ما أمَركَُم 

النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في يوم أحُُد وَلتِرَككُِم مواضعكم في جبهة القتال، فقد  به 

هاجمكم العدوُّ مِن تلك المواضع، مما أدّى إلى هزيمتكم، وقتُِلَ منكم سبعون؛ فإذن هذه 

المصيبة نزلت بكم من عند أنفسكم.

ثمّة مَن ربطوا بين الحديث المذكور وعبارة ﴿هُوَ مِنْ عِنْدِ أنفُسِكُم﴾ في هذه الآية وقالوا 

بأنَّ الآية تقول: بسبب قبولكم في يوم بدر أن يقُتلَ منكم في العام المقبل بعدد الأسرى لقاء 

تحريرهم فلذا هُزمِتمُ في معركة أحُُد وقتُِل منكم سبعون، ولذا فإنَّ هذه المصيبة نزلت بكم 

بسبب ما تعهدتم به))).

ولكنَّ هذا القول لا يعُتدّ به، لأنَّه أولً: الحديث المذكور موضوع، وثانيًا: معنى الآية ليس 

كما ذكروه، بل معناها هو إن تخلفّ الرماة المتواجدين على جبل عَينَيْن عن أوامر النَّبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وترك مواضعهم قد أدّى إلى هزيمتكم ومقتل سبعين منكم. إذن 

المذكور  الحديث  ينبغي ربط  فإذن لا  أنفسكم.  كانت من عند  بكم  ألحقَت  التي  الهزيمة 

بهذه الآية.

د بن جرير الطبري، جامع البيان، المصدر السابق، ج 7، ص 373 – 375. ينُظر: محمَّ 	(((



179 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

إفرازات الفكرة السائدة حول إبادة الأسرى!

ما تفرزه الفكرةُ السائدة حول تفسير آية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَ أسَْرى حَتىّ يثُخِْنَ في 

الأرَضِ﴾ هو أنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ كان عليه إبادة جميع الأسرى بعد الانتصار 

في معركة بدر، ولكنّه لم يفعل ذلك. يستند بعض من أصحاب هذه الفكرة إلى الآية المذكورة 

ويقولون: إنَّ الأنبياء كلهّم –وبحسب ما ورد في سيرهم- كانوا في بداية دعوتهم وبعد الانتصار 

في المعركة يقتلون جميع من يتبقّى من عناصر العدوّ، ولكنَّ نبيَّ الإسلام تخلَّفَ عن ذلك. 

يقول صاحب )الميزان( في تفسير هذه الآية:

»فالّذي ينَبغي أنْ يقُال: إنَّ قولَه تعَالى: ﴿ما كانَ لِنَبِيٍّ أنَْ يكَُونَ لَهُ أسَْرى حَتَّى يثُْخِنَ 

لام أنَّهم كانوا إذا حارَبوا  فِي الْرَْضِ﴾، إنَّ السُنةَ الجارية في الأنَبياءِ الماضين عَليهِم ‌السَّ

أعداءَهُم وَظَفَروا بِهِم ينكلونهَم بالقتلِ ليِعتبرَ به مَن وَراءهم فَيكفّوا عَن مُحادة الله 

وَرَسوله، وَكانوا لا يَأخذونَ أسَرى حَتّى يُثخِنوا في الأرَضِ، وَيَستقرّ دينُهم بَينَ النّاسِ فَلا 

مانِعَ بَعدَ ذلكَ مِنَ الأسَرِ ثمَُّ المنّ أو الفِداء«))).

ما يقتضيه هذا التفسير لهذه الآية هو أنَّ الأنبياءَ الماضين قد فاقوا الحجّاج بن يوسف 

في القسوة والغِلظة والفظاظة! إذ يرُوى أنَّ الحجّاج انتصر في معركة له ضدّ عبد الرحّمن بن 

الأشعث، وأسر مِن جيشه أرَْبعََةُ آلَفٍ وَثمََانمِئةٍَ، وحين أتُيَ بالأسرى أمَرَ بقتلهم جميعًا، »فقَُتِلَ 

اجُ، لَ جَازاَكَ اللَّهُ عَنِ  مَ إلِيَْهِ رجَُلٌ مِنْ كِنْدَةَ فقََالَ: ياَ حَجَّ مِنْهُمْ نحَْوٌ مِنْ �ثلََثةَِ آلَفٍ حَتَّى قدُِّ

نَّةِ وَالكَْرمَِ خَيْراً! قاَلَ: وَلمَِ ذَلكَِ؟ قاَلَ: لِنََّ اللَّهَ تعََالىَ قاَلَ ﴿فإَِذا لقَِيتمُُ الَّذِينَ كَفَرُوا فضََربَْ  السُّ

كَفَرُوا،  الَّذِينَ  فِداءً﴾ فِي حَقِّ  ا  وَإِمَّ بعَْدُ  مَنًّا  ا  فإَِمَّ الوَْثاقَ  وا  أثَخَْنْتمُُوهُمْ فشَُدُّ إذِا  حَتَّى  الرِّقابِ 

فوََاللَّهِ! مَا مَنَنْتَ وَلَ فدََيتَْ؟ وَقدَْ قاَلَ شَاعِركُُمْ فِيمَا وَصَفَ بِهِ قوَْمَهُ مِنْ مَكَارمِِ الْخَْلَقِ:

وَلَ نقَْتلُُ الْسَْرَى وَلكَِنْ نفَُكُّهُمْ... إذَِا أثَقَْلَ الْعَْنَاقَ حِمْلُ المَْغَارمِِ

اجُ: أفٌُّ لهَِذِهِ الجِْيَفِ! أمََا كاَنَ فِيهِمْ مَنْ يحُْسِنُ مِثلَْ هَذَا الكَْلَمِ!؟ خَلُّوا سَبِيلَ مَنْ  فقََالَ الحَْجَّ

بقَِيَ. فخَُلِّيَ يوَْمئِذٍ عَنْ بقَِيَّةِ الْسَْرَى، وَهُمْ زهَُاءُ ألَفَْيْنِ، بِقَوْلِ ذَلكَِ الرجل«))).

إنَّ النتيجة المترتبة على التفسير الذي يعرضه أصحاب الفكرة السائدة حول هذه الآية هي 

أنَّ الأنبياء الماضين كانوا في بدايات دعوتهم وعند الانتصار على العدوّ يسفكون الدماء بنحو 

عبثيّ وبطريقةٍ أسوأ من الحجّاج، وما كانوا ليطلقوا سراح جزء من عناصر العدوّ المنهزمة، بل 

د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 135. محمَّ 	(((
د بن أحمد شمس الدين القرطبيّ، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم أطفيش،  محمَّ 	(((

ط: الثانية، )القاهرة: دار الكتب المصرية، 1964(، ج 16، ص 226.



الجهاد في الإسلام180

كانوا يبيدون الجميع. وبمثل هذا الرأي يعرضون صورةَ الأنبياء الماضين بوصفهم أشد عنفًا 

وقسوة من الحَجّاج بن يوسف، ومن دون أن ينتبهوا إلى ذلك!

هذه هي نتيجة التعبّد بأقوال الصحابة والتابعين، إذ تقُبَل أقوالهم وآرائهم بنحو مطلقَ 

ومن دون تفحّص وتمحيص، لتصبح على مرّ الأزمنة عقيدةً سائدةً ومتداولة!

لام تاريخٌ مُبتدَعٌ لِلأنبياء عليهِم السَّ

لهَُ  يكَونَ  أنْ  لنَِبيّ  كانَ  ﴿ما  آية  من  )الميزان(  استنبطه صاحب  ما  بأنَّ  نعلم  أن  ينبغي 

أسَْرى﴾ ونسبه إلى الأنبياء الماضين يعكس تاريخًا مُبتدَعًا للأنبياء. أي إنهّ بمثابة كتابة تاريخ 

الأنبياء، ولكن ليس بالاستناد إلى النصوص التاريخية المدوّنة، بل بناءً على ما يسُتنَبَطُ مِن آيةٍ 

قرآنية، وهو استنباط غير مقبول مبنيٌّ على أقوال أشخاص من أمثال أبي هُرَيرة.

بالاستناد إلى هذا التاريخ المبتدَع فإنَّ إبادة ما يتبقّى من عناصر العدوّ المنهزم تعكس 

سيرة جميع الأنبياء وسنّتهم الدائمة في بدايات دعوتهم. وإنَّ هذا الإسراف في سفك الدماء 

م بوصفه جزءًا من تاريخ الأنبياء الماضين. في  يفوق حتىّ ممارسات الحجّاج بن يوسف، ويقُدَّ

الذين مثلّوا  المدوَّن للأنبياء. فهؤلاء الأعاظم  التاريخ  القبيل في  حين لم نجد شيئاً من هذا 

أسوةً للإنسانية وحبّ البشرية واحترام حقوق الإنسان لم يرتكبوا عمليات إبادة ولم يسفكوا 

دماءً بنحوٍ عبثيّ. ولا حتىّ تفسير آية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَُ أسَْرى﴾ كما ذكره صاحب 

)الميزان(، والذي سبقه صاحب )المنار( بمثل هذا الاستنباط عن هذه الآية، حتىّ بدا كلام 

صاحب )الميزان( كأنهّ اقتباس عن كلام صاحب )المنار(.

هل إبادة الأسرى تؤدّي إلى تعزيز الدين؟

مَن يفسّرون آيةَ ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَُ أسرى﴾ بهذا المعنى ويقولون بأنَّ مهمّةَ جميع 

إبادة جميع  إلى  دينهم-  أركان  تثبيت  -قبل  يعمدوا  أن  الإسلام، هي  نبيّ  فيهم  بما  الأنبياء، 

القوّات المتبقيّة مِن العدو المنهزم، يبررون رأيهَم بالقول بأنَّ هذا العمل يعزز دين الله، ومن 

ثمَّ لم يتآمر العدوّ بعد ليهاجم جبهةَ الحقّ))).

ولكن هل واقع الأمر كذلك فعلً؟ وهل يتعزز دين الله بمثل هذا العمل؟ ورد في الافتراض 

جانب  من  خطر  ثمّة  يعد  ولم  حركتها،  وشُلَّت  تمامًا،  هُزمَت  قد  العدوّ  قوّات  أنَّ  المذكور 

د رشيد  د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 135؛ ومحمَّ ينُظر: محمَّ 	(((
رضا، تفسير القرآن الحكيم، )تفسير المنار(، المصدر السابق، ج 10، ص 72.



181 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

العدوّ يهدد جبهة الحقّ. في مثل هذه الحالة ما الضرورة في سفك دماء هؤلاء المهزومين 

والصاغرين؟ عندما لا تكون ثمّة ضرورة في العنف والغضب وسفك الدماء ما الأثر الذي قد 

تتركه مثل هذه السلوكيات لتعزيز الدين؟

في حقيقة الأمر إنَّ إبادةَ العناصر المغلوبة التي كانت مجرَّد بيادق خاضعة لإرادة رؤسائها 

المغرورين ليست فيها أيةّ ضرورة؛ وليس هذا فحسب، بل يترك هذا العمل أثراً سلبياً على 

روحيات الأفذاذ وأصحاب الضمائر الحيّة. لأنَّ عقلَ جميع النّاس ووجدانهم يحكمان بأنَّ إراقة 

دم الإنسان لا تجوز إلا عند الضرورة، ومِن دون أن يكون إسراف في ذلك. إذن إذا أبيدت جميع 

العناصر المتبقيّة مِن العدوّ المغلوب ومِن دون أيّ دليل فإنَّ ذلك يغضب أبناء البلد المغلوب، 

ويثير حفيظتهم ويؤلبّهم للِانتقام ولشِنّ عدوان جديد، وفي الوقت نفسه يثير ضمائر الناس 

أهلُ  سيتألَّب  الدين  باسم  العَبثية  الإبادة  هذه  مورست  وإذا  العمل.  بهذا  المتورطين  ضدّ 

العالمَ جميعًا ضدّ الدين، ويتشاءمون منه. والدينُ الذي يؤُذي الضمائرَ الإنسانيّة ويثير ضغائن 

الآخرين ضدّه يضعف يومًا بعد يوم ويسير إلى الأفول والزوال.

إذن إنَّ إبادةَ القوّات المقهورة والمغلوبة لا يعزز شيئاً مِن دين الله، بل يضعّفه. فالأمر 

المطلوب على عكس ذلك تمامًا؛ أي إذا عُومِل المغلوبون بتسامح وبطريقة إنسانية وعُفيَ 

عنهم، مثلما فعََلَ النَّبيُّ المسامِح الكريم في فتح مكّة، عند ذلك لن يقتصر الأمر على كونه 

ذا أثر إيجابيّ عليهم، بل يشيد به جميع العالمَين، وعلى الصعيد العالمَي يستقطب القلوبَ 

المستعدّة إلى مثل هذا الدين الذي ينطوي على مثل هذه التعاليم، وهذا ما يؤدّي إلى نفوذ 

ذلك الدين واتساع رقعته. 

الآية 67 مِن سورة الأنفال لا تتضمّن عتابًا

توبيخ  تنطوي على  أسَْرى﴾  لهَُ  يكَونَ  أنْ  لنَِبيّ  كانَ  آية ﴿ما  أنَّ  المفسّرون عمومًا  تصَوّر 

د رشيد رضا والألوسي في ذلك بأنَّ التوبيخ والعتاب في هذه الآية يشمل  وعتاب. يقول محمَّ

النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أيضًا وبنحوٍ غير مباشر. ويقول صاحب )الميزان( بأنَّ العتاب 

ه لأهل بدر وليس للِنَّبي))). الشديد في الآية موجَّ

ولكن ينبغي أنْ نعَلمَ بأنَّ التعبيرَ المشابه لهذه الآية قدَ وَردََ في القرآن الكريم في أكثر 

مِن مَوضع، ولا يفُهَم مِن أيّ منها التوبيخَ وَالعتاب. نعرض فيما يلي نماذج مِن هذه الآيات:

د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 134. ينُظر: محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام182

1. ﴿وَما كانَ لنَِفسٍ أنْ تموتَ إلّ بإذنِ الله﴾ ]آل عمران: 145[

2. ﴿وَما كانَ لبِشََرٍ أنْ يكَُلمَّهُ الله إلّ وَحياً أوْ مِنْ وَراءِ حِجاب﴾ ]الشورى: 51[

3. ﴿وَما كانَ لرِسَولٍ أنْ يأتيَ بآيةٍ إلّ بإذنِ الله﴾ ]الرعد: 38[

4. ﴿وَما كانَ للِه أنْ يتخّذَ مِن وَلدٍَ﴾ ]مريم: 35[

بحسب ما نرى أن التركيب اللغوي في هذه الآيات هو التركيب المستعمَل عينه في آية 

﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَ أسْرى﴾، ففي كُلّ منها وَردََت عبارةُ ﴿ما كانَ﴾، وتلاها اسم مجرور 

بلام الجر، وبعدها فعل مضارع مسبوق بـ»أنْ« الناصبة، أي كالآية المذكورة تمامًا. ولكنْ لا 

تنطوي أيّ واحدة من هذه الآيات على لحن التوبيخ والعتاب، بل يفَُهم منها عبارة »لا ينبغي«، 

أو »لا يمكن«، أو »لا يتُوقَّع« وغيرها من هذه التعبيرات. تنطوي هذه الآية على توجيه وإرشاد 

القتال أن يخصصوا  بأحداث  المنهمكين  للِمقاتلين  ينبغي  المقاتلة وتقول لهم: »لا  للِعناصر 

لحظةً واحدةً مِن وقتهم للقبض على الأسير«. وقد نزلت ضمن مجريات معركة بدر، حيث 

بذُِل جُزءٌ من وقت المقاتلين وقواهم للِقبض على الأسرى والمحافظة عليهم؛ وهذا ما كان 

يعُدّ نقطة ضعف وغفلة في أساليب القتال، ولكنَّ الله تعالى عوَّضَ هذا الضعف بقوّة غَيبيّة، 

ومِن ثمَّ انتصر المسلمون.

عليهِ  اللهُ  صلَّى  الأكرم  النَّبيَّ  أنَّ  هو  ذلك  فسبب  الآية  هذه  في  »النَّبيّ«  لفظة  ذكر  أمّا 

وآلهِ وسلَّمَ كان قائد المعركة، وإنَّ البيانات والمعلومات تعُطى للِقائد أوّلً، وهو مَن ينقلها 

للِمقاتلين، وليصبح ذلك دَرسًا لجميع المقاتلين إلى قيام الساعة.

وينبغي أن نعلم بأنَّ المسلمين قبل أن يقبضوا على أسير في أثناء القتال ما كانوا مَنهيين 

عن ذلك، وهذا يعني أنَّهم لم يخالفِوا نهَيًا بأخذهم الأسرى، ولم يرتكبوا معصيةً. إذن إنَّ القبضَ 

حتىّ  كبيرة  معصية  يكن  لم  )الميزان(-  رأي صاحب  –وعلى خلاف  بدر[  ]في  الأسرى  على 

يستحقّ المسلمون –وبحسب تعبير صاحب )الميزان()))- عتاباً شديدًا.

انتهى هنا البحث حول المطلب الأول، واتضح أنَّ آية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَُ أسْرى﴾ 

في  أنَّه  تعني  بل  سراحهم.  إطلاق  يجوز  ولا  الأسرى  من  الفدية  أخذ  يجوز  لا  أنهّ  تعني  لا 

أتون الحرب وفي خضمّ المعركة لا ينبغي بذل شيء من الوقت والقوى للقبض على الأسير 

والمحافظة على الأسرى، لأنَّ هذا العمل يقلل من احتمال تحقيق النصر، ويزيد من احتمال 

الهزيمة.

د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 134 – 136. ينُظر: محمَّ 	(((



183 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

مناقشة المطلب الثاني

أنْ  لنَِبيّ  الثانيُّ حول عبارة »حتىّ يثُخنَ في الأرض« في آية ﴿ما كانَ  يستفهم المطلبُ 

يكَونَ لهَُ أسَرى حتىّ يثُخنَ في الأرض﴾، فهل هذه العبارة بمعنى بسط سلطة النَّبي ونشر دينه 

في الأرض؟ أم بمعنى قمَع العَدوّ وَشَلّ حركته في ساحة المعركة؟

»الإثخان:  العبارة:  هذه  تفسير  في  322هـ(  سنة  )المتوفى  الأصفهانيّ  مسلم  أبو  يقول 

الغلبة على البلدان، والتذليل لأهلها«)))، وإنَّ الآيةَ المذكورة تقول بأنهّ لا يجوز لأيّ نبيّ أن 

يأخذ أسيراً قبل أن يبسط سيطرته وحكمه في أرجاء الأرض.

بحسب ما نعلم، فإنَّ أبا مسلم الأصفهاني هو أقدم مفسّر أبدى مثل هذا الرأي في تفسير 

﴿حَتىّ يثُخِْنَ في الأرضِ﴾، إذ فهم منها بسَط حُكم النَّبيّ في أرجاء الأرض. وقد كان هذا الرأي 

منسجمًا مع انشغاله، إذ كان مِن القادة السياسيين في الدولة العباّسية، وبالطبع كان يفكّر 

في قوّة الدولة وسلطتها))). ومِن بين العلماء المتأخرين نجد صاحبَي )المنار( و)الميزان( قبلا 

بهذا الرأي. يقول صاحب )المنار(:

»وَمَعْنَى ﴿مَا كاَنَ لِنَبِيٍّ أنَْ يَكوُنَ لَهُ أسَْرَى حَتَّى يثُْخِنَ فِي الْرَضِْ﴾ مَا كاَنَ مِنْ شَأنِْ نبَِيٍّ 

دُ أمَْرهُُ فِيهِمْ بَيْنَ الْمَنِّ وَالْفِدَاءِ  مِنَ الْنَبِْيَاءِ وَلَ مِنْ سُنَّتِهِ فِي الْحَربِْ أنَْ يكَوُنَ لَهُ أسَْرَى يَتَردََّ

ةُ  إلَِّ بَعْدَ أنَْ يثُْخِنَ فِي الْرَضِْ، أيَْ حَتَّى يُعَظَّمَ شَأنْهُُ فِيهَا وَيُغَلَّظَ وَيكَُثَّفَ بِأنَْ تتَِمَّ لَهُ الْقُوَّ

ةِ أعَْدَائِهِ... وَالثِّخَانةَُ: الْغِلْظَةُ. فَكُلُّ  وَالْغَلَبُ، فَلَ يَكوُنُ اتِّخَاذُهُ الْسَْرَى سَبَبًا لضَِعْفِهِ أوَْ قُوَّ

شَيْءٍ غَليِظٍ فَهُوَ ثخَِينٌ. فَقَوْلُهُ: حَتَّى يثُْخِنَ فِي الْرَضِْ مَعْنَاهُ: حَتَّى يَقْوَى وَيَشْتَدَّ وَيَغْلِبَ 

باَتِ الَّتِي لَ شَكَّ فِيهَا أنََّ الْثِخَْانَ فِي قَتْلِ الْعَْدَاءِ فِي  وَيُبَالِغَ وَيَقْهَرَ... وَأقَُولُ: إنَِّ مِنَ الْمُجَرَّ

لْطاَنِ فِيهَا...  ةِ وَعَظَمَةِ السُّ الْحَربِْ سَبَبٌ مِنْ أسَْبَابِ الْثِخَْانِ فِي الْرَضِْ، أيَِ التَّمَكُّنِ وَالْقُوَّ

]والإثخان نوعان: إثخان في الأرض، وإثخان في القتلى[، إثِخَْانِ الْقَتْلَى يُطْلَبُ فِي مَعْركَةَِ 

الْقِتَالِ بَعْدَ الْثِخَْانِ فِي الْرَضِْ، فَإذَِا الْتَقَى الْجَيْشَانِ فَالْوَاجِبُ عَلَيْنَا بَذْلُ الْجُهْدِ فِي قَتْلِ 

الْعَْدَاءِ دُونَ أخَْذِهِمْ أسَْرَى لِئَلَّ يُفْضِي ذَلِكَ إلَِى ضَعْفِنَا وَرُجْحَانهِِمْ عَلَيْنَا، إذَِا كاَنَ هَذَا الْقَتْلُ 

ةِ الَّتِي ترُهِْبُ أعَْدَاءَناَ، حَتَّى إذَِا أثَخَْنَّاهُمْ فِي الْمَعْركَةَِ  قَبْلَ أنَْ نثُْخِنَ فِي الْرَضِْ بِالْعِزَّةِ وَالْقُوَّ

حْنَا الْسَْرَ الْمُعَبَّرَ عَنْهُ بِشَدِّ الْوَثاَقِ؛«))). جُرحًِا وَقَتْلً، وَتمََّ لَنَا الرُّجْحَانُ عَلَيْهِمْ فِعْلً، رَجَّ

الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 4، ص 493. 	(((
د بن بحَر الأصفهاني، المكنّى بأبي مُسلِم )254–322هـ(، مِن أهالي أصفهان، وَعالٌم  وَردََ في معجم دِهْخُدا: »محمَّ 	(((
معتزليٌّ ومفسٌّ وشاعرٌ. ولّه المقتدرُ العبّاسيُّ أصفهان وفارس، وعُزلَِ مِن منصبه في عام 321هـ. مِن مؤلفاته: 
تفسير جامع التأويل لمحكم التنزيل، في أربعة عشر مجلدًّا، ومجموعة الرسائل«. ]الهامش التوضيحي للِمؤلف[

د رشيد رضا، تفسير المنار، المصدر السابق، ج 10، ص 73. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام184

وأمّا صاحب )الميزان( فإنَّه قبل برأي صاحب )المنار( مِن دون أن يذكره، وسنذكر كلامه 

لاحقًا.

كان هذا رأي أبي مسلم الأصفهاني وصاحب )المنار( وصاحب )الميزان( في معنى ﴿حَتىّ 

يثُخِْنَ في الأرض﴾، ولكي نعلم بأنَّ رأيَ هؤلاء العلماء الثلاث صحيح أو غير صحيح ينبغي أن 

نقف عند مفردة »إثخان« وموارد استعمالها عند أهل اللغة. وفي أدناه آرائهم:

1. ذكََرَ ابنُ الأثير في )النهاية(:

يْءِ: المبالغَة فِيهِ وَالْكِْثَارُ مِنْهُ. يُقَالُ: أثَخَْنَهُ المرضُ إذا أثُقله وَوَهَنه...  »الإثِخَْان فِي الشَّ

وَمِنْهُ حَدِيثُ أبَِي جَهْلٍ »وَكَانَ قَدْ أثُخِْنَ« أيَْ أثقِْل بالجِراح«))).

2. وَذكََر الزمخشريُّ في )أساس البلاغة(:

»ثخَُنَ الشيء كثف وغلظ... ومن المجاز: أثخنته الجراحات«))).

3. وَذكََرَ الراغبُ في )المفردات(:

»يقال ثخَُنَ الشيء فهو ثخَِين، إذا غلظ فلم يسل، ولم يستمرّ في ذهابه، ومنه استعير 

وا الْوَثاقَ﴾  قولهم: أثَخَْنْتُهُ ضربًا واستخفافًا. قال اللهُ تعالى: ﴿حَتَّى إذِا أثَخَْنْتُمُوهُمْ فَشُدُّ

د: 4[«))). ]محمَّ

م أن مادة »ثخن« تعني الغِلظة، وإذا دخلت في باب الإفعال توُظَّف لمعنى  يتضح مما تقدَّ

استعارة.  ضرباً«  »أثَخَْنْتهُُ  عبارة  في  إنَّ  الراغب  ذكََرَ  ما  وبِحسب  الاستعارة؛  سبيل  على  آخر 

الدِبس«. وفي  يقُال »ثخن  يغلظ  الدبس حين  بأنَّ  مثلً  القول  يمكن  الراغب  ولتِوضيح كلام 

عبارتيَ »أثخَنتهُُ ضرباً« و»حتىّ إذا أثخَنتمُوهُم« استعُمِلتَ مفردة »إثخان« لمعنى آخر وعلى 

سبيل الاستعارة. يقتصر الراغبُ بالقول »منه استعير قولهم: أثَخَْنْتهُُ ضرباً«، ولكنّه لا يقول لأيّ 

معنى استعُير ذلك؟ إذن هنا ينبغي أن نعلم، ما المعنى الذي توخته الاستعارةُ في عبارتيَ 

»أثخنتهُُ ضرباً« و»حتىّ إذا أثخنتمُوهُم«؟ لو تأملنا في مثال »الدِبس« نرى أنَّ هذه المادة 

عندما تغلظ تكون ذات حالتيَن: أولً تظلّ ثابتة وفي مكانها ومن دون حركة، وثانياً تصبح صلبة 

وشبه جامدة. الآن لنا أن نتساءل ونقول: حين يقُال على سبيل الاستعارة: »أثخنتهُُ ضرباً« هل 

د الجزري ابن الأثير، النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق:  مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمَّ 	(((
د الطناحي، )بيروت: المكتبة العلمية، 1979(، ج 1، ص 208. طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمَّ

محمود بن عمرو الزمخشري جار الله، أساس البلاغة، المصدر السابق، ج 1، ص 105. 	(((
د المعروف بالراغب الأصفهاني، المفردات في غريب القرآن، المصدر السابق،  أبو القاسم الحسين بن محمَّ 	(((

ص 172.



185 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

المراد هو أنيّ ضربته حتىّ تهاوى وبات من دون حركة؟ أم ضربته حتىّ أصبح صلبًا وقوياً؟ 

وهكذا الأمر بالنسبة لآية ﴿حتىّ إذا أثخنتمُوهُم فشُدّوا الوَثاقَ﴾، هل المراد هو أنكّم حين 

تهزمون الأعداءَ وتسلبون حركتهم وتجعلونهم واهنين، عليكم أن تشدّوهم بالحبال والوثاق؟ 

أم المراد هو أنكّم حين تجعلون العدوّ صلباً وقويًّا شدّوه بالحبال والوثاق؟ لقد تقدّم في كلام 

الزمخشريّ أنهّ قال »مِنَ المجاز أثخَنتهُُ الجراحات«؛ هل المراد هو أن الجراحات سلبت منه 

الحركة وجعلته ثابتاً في مكانه؟ أم أن الجراحات جعلته صلباً ومحكمًا؟ من البديهي أن المراد 

من »أثخَْنتهُُ ضرباً« هو أنيّ أبرحته ضرباً حتىّ بات من دون حركة، و»أثخَْنَتهُ الجراحات« تعني 

أنَّ الجراحات جعلته ثابتاً ومن دون حركة.

يتضح من هذه الأمثلة أنَّ مفردة »ثخن« متى ما أدُخِلتَ في باب الإفعال إذا وُظفَّت على 

سبيل الاستعارة فستعني »سلب الحركة عن شيءٍ ما«، وليس »إحكامه وتقويته«. ولكنَّ صاحب 

)الميزان(، على الرغم من هذا الوصف، فقد عَدّها بمعنى الغلظة والإحكام، وقال في تفسير 

﴿حتىّ يثُخِنَ في الأرض﴾ وبعد نقله كلام الراغب الأصفهاني:

انجمَدَ  غَليظٌ  شَيءٌ  كأنَّه  النّاسِ  بَينَ  دينِه  استقرار  الأرَضِ  في  النَّبيّ  بإثخانِ  »فالمرادُ 

فَثبتَ، بعَد ما كانَ رَقيقًا سائِلً مَخشيّ الزَّوالِ بالسَيَلان«))).

ينطوي هذا الكلام على نقطتيَ ضعف:

رَ صاحبُ )الميزان( أنَّ مرادَ الراغب الأصفهاني مِن قوله »وَمِنه  نقطةُ الضعفِ الأولى: تصَوَّ

استعير قولهم: أثَخَْنتهُُ ضرباً« هو أنَّهم استعاروا »الإثخان« لبِيان مفهوم الغليظ والمنجمد. في 

حين أنَّ مراد الراغب مِن »أثخَنتهُُ ضرباً« هو »أنيّ ضربتهُ حتىّ شُلَّت حركتهُ وبات ساكنًا«، 

بالنسبةِ لمعنى آية ﴿حتىّ إذا  وليس »أنيّ ضربتهُ حتىّ بات غليظاً ومحكمًا«. وهكذا الأمر 

أثخَنتموهُم فشُدّوا الوَثاق﴾، الذي وَردََ في كلام الراغب، فالمراد هو أنكّم حين تهزمون الأعداءَ 

أنَّكم حين تجعلون الأعداءَ  المراد  بالوَثاق، وليس  وَشُدّوهُم  أقبِضوا عليهم  وتشلوّن حركتهَم 

غلاظاً فشُدّوهم بالوثاق.

نقطة الضعف الأخرى: ظنَّ صاحبُ )الميزان( أنَّ »الإثخان« مِن باب الإفعال فِعلٌ لازم، 

رهَُ بمعنى الاستقرار والإحكام. في حين أنَّ »الإثخان« مِن باب الإفعال مُتعدّ في جميع  وَفسََّ

م في كلامِ أهلِ  يء وَضَربه وَشَلّ حَركََتِهِ. وَبِحَسَبِ ما تقدَّ توظيفاته، إذ يسُتعارُ لبِيانِ دَكّ الشَّ

اللغة فإنَّ عبارتيَ »أثخَنُه المرضُ« و»أثخَْنتهُُ الجُراحات« تعنيان أنَّ المرضَ وَالجراحات أفقدته 

د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 134. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام186

الحركةَ وجعلته ساكنًا في مكانه. وقد ذكََرنا في حَديثٍ عن أبي جَهل، نقَلً عن ابنِ الأثير، بأنهّ 

»كان قد أثُخِنَ«، حيث وَردََ الفعلُ مَبنيًا للِمجهولِ، أيّ إنَّ أبا جهل في معركة بدر لم يتحركّ 

أوَردََهُ صاحبُ  الذي  الإيضاحَ  إنَّ  إذن  في جسمه.  والجراحات  الضربات  بسبب  ساكنًا  وبات 

)الميزان( في معنى ﴿حَتىّ يثُخنَ في الأرَضِ﴾ وَتفسيره للِعبارة بأنَّها تعني استقرار دين النَّبيّ 

بين النّاس، وكذلك عَدّه الفعلَ لازمًا، كلّ ذلك لا يطابق الواقع. لأنَّ »الإثخانَ« مِن باب الإفعال 

وإنَّ مضارعه  »أثخَنتمُوهُم« مفعول،  »هُم« في  أنَّ ضمير  ونرى  مُتعدّ.  م-  تقدَّ ما  -وَبِحَسَبِ 

رٌ، فإذا ظهََرَ يكون: »حَتىّ يثُخن العَدوَّ  »يثُخِن« بطبيعة الحال متعدّ أيضًا. ولكنَّ مفعولهَ مقدَّ

في الأرض«. وَمِن ثمَّ يكون مدلول الآية كالآتي: لا ينبغي لأيّ نبَيّ أن تنشغل قوُّاتهُ في أتون 

الحرب وفي أثناء المعركة بالقبض على الأسرى، إلى أنْ يشلوّا حركةَ العدوَّ في ساحةِ الحرب، 

ويوقفونه.

السلطةُ في حدّها الأدنى أو بالحدّ الأعلى؟

أنْ  لنَِبيّ  كانَ  آية ﴿ما  في  والتوبيخ  العتابَ  بأنَّ سبب  و)الميزان(  )المنار(  يقول صاحبا 

يكَونَ لهَُ أسْرى حَتىّ يثُخنَ في الأرضِ﴾ هو أنَّ المسلمين أطلقوا سراحَ الأسرى في معركة بدر 

قبل أن تستقرّ سلطة النَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وقبل أن يعظم شأنه. السؤال المعروض 

هنا يفيد: هل مرادهما الحدّ الأدنى مِن السلطة أم الحدّ الأعلى؟ إذا كانا يقصدان الحدّ الأدنى 

فإنهّا كانت متحققة بعد معركة بدر، لأنَّ النَّبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ آنذاك كان 

المنتصر في الحرب، وله حكومة قائمة. أمّا إذا كان مرادهما الحدّ الأعلى من السلطة فإنهّا 

لم تتحقق حتىّ آخر يوم من حياته صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، ذلك أنَّ حدّها الأعلى يتمثلّ 

أي  السلطة،  مِن  الأعلى  الحدّ  المراد  كان  إذا  أبدًا. وهكذا  ينلها  لم  التي  العالمَية  بالحكومة 

الحكومة العالمَية، فسيكون إطلاق سراح الأسرى في معركة بني المصطلق الذي جرى بأمرٍ مِن 

النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ عملً مخالفًا لرضا الله تعالى. ذلك أنَّ الحدّ الأعلى من السلطة 

يومذاك لم يتحقق. وإذا قيل بأنَّ »قوّةَ الإسلام وسلطته في معركة بني المصطلق كانت بالقدر 

الذي لا تتيح مجالً لاحتمال الهزيمة، ولذا ما كان ثمّة بأس في تحرير الأسرى«، سيقال في الردّ 

على ذلك بأنَّ التاريخ يثبت خلاف ذلك، لأنَّ المسلمين هُزمِوا في معركة مؤتة التي جرت بعد 

معركة بني المصطلق))).

إنَّ احتمال إلحاق الهزيمة بقوّات أيّ دولة، مهما كانت في ذروة قوّتها، يظلّ قائمًا كاحتمال 

د عبد القادر عطا، ط: الأولى،  د بن سعد بن منيع، الطبقات الكبرى، تحقيق: محمَّ ينُظر: أبو عبد الله محمَّ 	(((
)بيروت: دار الكتب العِلمية، 1990(، ج 2، ص 98.



187 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

انتصارها. بالإضافة إلى ذلك إنَّ القوّةَ والضعف أمران نسبيان، وليس ثمّة أداة لتقديرهما لنِقول 

مثلً بأنَّ اللهَ قال إذا كانت قوّة المسلمين في كذا مرتبة فلا يجوز تحرير الأسرى، وإذا بلغت 

كذا مرتبة سيجوز تحريرهم؛ فليس ثمّة حكم أبلغه اللهُ بهذا المضمون، ولا قوّة الحكومة في 

هذا الصدد يمكن تقديرها.

مناقشة المطلب الثالث

تساءلنا في المطلب الثالث هل ثمّة تعارض بين الآية 67 مِن سورة الأنفال ﴿ما كانَ لنَِبيّ 

وَإِمّا  بعَدُ  مَنًّا  د ﴿فإَمّا  مِن سورة محمَّ الأرَض﴾، والآية 4  يثُخِْنَ في  حَتىّ  أسَرى  لهَُ  يكونَ  أنْ 

فِداءٌ﴾؟

إنَّ المفسّرين الذين يقولون بأنَّ مدلولَ آية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكونَ لهَُ أسْرى...﴾ هو عدم 

جواز تحرير الأسرى قبل استقرار سلطة النَّبيّ، يرون تعارضًا بين هاتيَن الآيتيَن؛ لأنَّ الآية ﴿

فإمّا مَنًّا بعَدُ وَإمّا فِداء﴾ تجوّز تحرير الأسرى مطلقًا، سواء أكان ذلك بفداء أو من دون فداء، 

وثمّة تعارض بين الجواز وعدم الجواز. ولذلك وَردََ في بعض التفاسير، مثل تفسير الجلاليَن، 

د نسخت الآية السابعة والستين من سورة الأنفال. وقد نقََلَ  أنَّ الآية الرابعة من سورة محمَّ

الشيخُ الطوسيُّ عن ابن عبّاس بأنَّ آية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكونَ لهَُ أسْرى...﴾ التي منعت إطلاق 

سراح الأسرى تعود لزمنٍ كان عدد المسلمين فيه قليلً. ولكن بعد أن كَثرَُ عددهم نزلت آية 

﴿فإمّا مَنًّا بعدُ وإمّا فِداء﴾ وَجَوّزت إطلاق سراح الأسرى))). وقد أقرّ كلٌّ مِن صاحب )المنار())) 

وصاحب )الميزان())) برأي ابن عبّاس وقتادة، تصوّرًا منهما أنَّ ثمّة تعارض بين هاتيَن الآيتيَن، 

ولذا تبنّوا ما ذكََرهَُ الطوسيُّ نقلً عن ابن عبّاس.

كانَ  آية ﴿ما  الآيتيَن؛ لأنَّ  بين هاتيَن  تعارض  أيّ  يبدو صحيحًا هو عدم وجود  ما  ولكنَّ 

للمقاتلين  ينبغي  تقول: »لا  ]الأنفال: 67[  يثُخِنَ في الأرض﴾  أسَْرى حتىّ  لهَُ  يكونَ  أنْ  لنَِبيّ 

]ولقائدهم[ أن يضيعّوا وقتهَم في القبض على الأسرى، حتىّ يكبحوا العدوَّ في ساحة المعركة 

ويشلوّا حركته«. وَبحسب ما اتضح عيَّنَت الآيةُ غايةً لمنع القبض على الأسير، وهي قمع العدوّ 

بنحوٍ تام؛ وإنَّ مفهوم هذه الغاية هو أنَّه لا بأس في القبض على الأسرى بعد الانتهاء من قمع 

السابق، ج 5، ص 156. نصُّ عبارة  المصدر  القرآن،  التبيان في تفسير  الطوسي،  د  أبو جعفر محمَّ ينُظرَ:  	(((
الطوسّي: »وهذه الآية نزلت في أسارى بدر قبل أن يكثر الإسلام، فلما كثر المسلمون قال الله تعالى »فإما 

منّا بعد وإما فداء«، وهو قول ابن عباس وقتادة«.
د رشيد رضا، تفسير المنار، المصدر السابق، ج 10، ص 72. ينُظرَ: محمَّ 	(((

د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 135. ينُظر: محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام188

د: 4[ فإنهّا  وا الوثاقَ فإمّا مَنًّا بعدُ وإمّا فِداء﴾ ]محمَّ العدوّ. أمّا آية ﴿حتىّ إذا أثخنتمُوهُم فشُدُّ

ولكي  بالوثاق،  وشدّوهم  عليهم  اقبضوا  وأوقفتموهم  العدوّ  عناصر  قمعتم  أن  »بعد  تقول: 

تطلقوا سراحهم لاحقًا، سواءً أكان تحريرهم منًّا وبإحسان، أو بفداء«.

نجد هنا أنَّ ما يفُهَم من الغاية المذكورة في آية سورة الأنفال قد وَردََ في منطوق آية سورة 

د،  د. إذن إنَّ مفهوم الغاية في آية سورة الأنفال ينطبق على منطوق الآية في سورة محمَّ محمَّ

د قد  وليس ثمّة تعارض وتنافر بين الآيتيَن. ومِن ثمَّ ليس ثمّة حاجة للقول بأنَّ »آية سورة محمَّ

نسخت آية سورة الأنفال«، بحسب ما جاء في تفسير الجلاليَن. ولم تعد ثمَّة حاجة إلى القول 

بأنَّ »آية سورة الأنفال تعود إلى زمن كان عدد المسلمين فيه قليلً، ولم يعد الإسلامُ قوياً، وإنَّ 

د تعود إلى زمن كثر فيه عدد المسلمين، وقوي الإسلام« بحسب ما ذكََرَ ابن  آية سورة محمَّ

عبّاس وقتادة، وما تبنّاه كلٌّ من صاحب )المنار( وصاحب )الميزان(.

مناقشة المطلب الرابع

سَبَقَ  الله  مِنَ  كتِابٌ  آية ﴿لوَْلا  في  السابق  الله  كتاب  مِن  بالمراد  الرابعُ  المطلبُ  يعنى 

كُم في ما أخذتمُ عَذابٌ عظيم﴾. أيُّ كتاب هذا الذي يحَول دون نزول عذاب عظيم؟ لمََسَّ

الكتاب[، لأنَّ الإبهام أنسب في مقام  اللهَ تعالى »أبهم ]مفردة  الميزان أنَّ  يرى صاحبُ 

المعاتبة ليذهب ذهنُ السامع كلّ مذهب ممكن«))). على وفق هذا الرأي إنَّ السعيَ لمعرفة 

طبيعة هذا الكتاب لا جدوى منه! مع ذلك أنجز المفسّرون بحوثاً كثيرة لفهم معناه، وعرضوا 

آراء عدّة ومختلفة، نذكر في أدناه بعضًا منها.

الرأي الأول ]حول المراد من كتاب الله السابق[

المراد مِن »الكتاب« في هذه الآية هو أمّ الكتاب، أي اللوح المحفوظ. وإنَّ هذه الآية تريد 

أن تقول: »لو لم يكتب اللهُ في اللوح المحفوظ بأنهّ مِن المقرر أن يحلّ لكم في المستقبل 

كم  إباحتها- لمسَّ قبل  الغنائمَ والفداء  الحرب والفداء من الأسرى -لأنَّكم أخذتم  أخذ غنائم 

عذابٌ عظيم«. هذا رأيٌ نقََلهَُ أبو هريرة، إذ قال: »لم تكن الغَْنَائمِ تحلّ لأحدٍ كَانَ قبلنَا فطيبّها 

الله لنا لما علم الله مِن ضعفنا، فأَنزْل الله فِيمَا سبق من كِتاَبه إحلال الغَْنَائمِ ﴿لوَْلَ كتاب مِنَ 

الله سبق لمسكم فِيمَا أخََذْتمُ عَذَاب عَظِيم﴾«))).

د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 136. محمَّ 	(((
عبد الرحمن بن أبي بكر جلال الدين السيوطي، الدُرّ المنثور، )بيروت: دار الفكر، د.ت(، ج 4، ص 110. 	(((



189 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

ولكنَّ هذا الرأي لا يعُتدّ به، لأنهّ لو كان أخذ الغنائم والفداء مِن الأسرى حلالً في زمن 

نزول هذه الآية، ولكنَّ هذه الحِليّة لم تبَُلَّغ بعَد، لما اقتضى أخذُ الغَنيمة والفداء نزولَ عذاب 

عظيم. وإذا كان حرامًا فعلً ولم يحُلَّل بعد لاقتضت عملية أخذ الغنائم والفداء نزول العذاب، 

وإنَّ الحؤول دون نزول العذاب بحجّة أنَّ هذا الحرام سيكون حلالً فيما بعد لا ينطوي على 

أن  على  عازم  »لأنيّ  ويقول:  الزواج  عقد  قبل  امرأةً  يواقع  بِمَن  أشبه  فالأمر  صحيح.  تبرير 

أتزوّجها ولأنهّا ستحلّ لي مستقبلً فلذا فعلتُ ذلك!« وإذا قالوا في تبرير رأيهم: »لأنهّ كان مِن 

المقرر تحليل أخذ الفِداء مِن الأسرى مستقبلً فلذا مُنِعَ نزول العذاب العظيم« فإنَّ هذا غير 

صحيح. لأنَّ ما يعُدّ »حرامًا بالفعل« )والذي سيكون حلالً في المستقبل(، إذا افترضنا –فرضًا 

محالً- بأنَّه يعَُدّ »حلالً بالفعل« مِن منظور القانون الإلهي، فعند ذلك سيجوز أخذ الفداء مِن 

الأسرى، ومِن ثمَّ لا يقتضي بطبيعة الحال نزول العذاب العظيم. في حين إنَّ الآيةَ تقول: »لقد 

كان عمل المسلمين يقتضي عذاباً عظيمًا، وإنَّ كتاب الله السابق حال دول وقوع ذلك«.

الرأي الثاني ]حول المراد من كتاب الله السابق[

المراد مِن »الكتاب السابق« هو حُكم الله السابق الذي يقتضي عدم تعذيب أيّ قوم قبل 

أن يتمّ عليهم حجّته. ولأنَّ اللهَ تعالى لم يبُيّن بعد حرمة أخذ الفداء من الأسرى ولم يتمّ الحجّةَ 

على المسلمين فإنَّ هذا استوجب الحؤول دون نزول العذاب العظيم. وهذا هو »قبح العقاب 

بلا بيان« الذي يتداوله علماء الأصول في باب البراءة، وقد نقله صاحبُ )مجمع البيان())) عن 

ابن جُرَيج))).

ولكنَّ هذا الرأي أيضًا لا يعُتدّ به، لأنهّ إذا لم يثبت أيُّ دليل عقليّ ونقلي حرمةَ أخذ الفداء، 

الفداء  أخذ  العذاب. وإنَّ  لمقتضى  المسلمين فعند ذلك لا وجود  الحجّةُ على  تتمّ  لم  وإذا 

-بطبيعة الحال- وكذلك إطلاق سراحهم لا يقتضي العذاب. في حين الآية تقول: »لقد اقتضى 

العذاب، ولكنَّ كتاب الله السابق حال دون ذلك«.

ينُظر: الفضل بن الحسن الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 1، ص 169. 	(((
عبد الملك بن عبد العزيز بن جريج الأموي، المكّي. أصله روميّ. روى عن طاووس اليماني والزهريّ والإمام  	(((
لام. وروى عنه الأوزاعي وحفص بن غياث. وهو أوّل مَن صَنَّفَ الكتبَ في الإسلام. وكان  الصادق عليهِ السَّ
الحديث.  نقل  يدلسّ في  كان  آخرون:  وقال  وثقّه جماعة،  وقد  والعبّاد.  والفقهاء  المحدثين  أقطاب  مِن 
مات بن جريج في أول عشر ذي الحجة سنة خمسين ومائة وهو ابن »70« سنة. وقال الشافعي استمتع 
د بن أحمد بن حجر العسقلانّي، تهذيب  ابن جريج بسبعين امرأة. للمزيد ينُظرَ: أحمد بن علي بن محمَّ
التهذيب، ط: الأولى، )الهند: مطبعة دائرة المعارف النظامية، 1326هـ(، ج 6، ص 402-406. ]الهامش 

التوضيحي للمؤلف[.



الجهاد في الإسلام190

الرأي الثالث ]حول المراد من كتاب الله السابق[

المراد مِن كتاب الله السابق –بحسب الرأي الثالث- هو حكم الله حول أصحاب بدر، إذ 

وَعَدَ سبحانه: مَن اشترك مع النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في معركة بدر فإنهّ لن يعذّبهم. 

))) هذا الرأي إلى الحسن البصريّ))). ينسب الطبريُّ

ولكنَّ هذا الرأي أيضًا غير صحيح، لأنهّ يستلزم تجويز أيّ فسق وفجور لأصحاب بدر. ذلك 

أنهّ يفيد أنَّ الله أوجب على نفسه ألا يعذّب أصحاب بدر، حتىّ لو ارتكبوا الكبائر، وأنْ يمنح 

فلا  لام،  السَّ عليهِم  الأنبياء  بعثة  وللغاية من  الإسلام  لروح  لفئةٍ خاصّة مخالف  اللهُ ضمانات 

يمكن أن يقول سبحانه إنَّ ذنوبهم كلهّا غُفِرتَ لهم بنحوٍ مسبقَ.

الرأي الرابع ]حول المراد من كتاب الله السابق[

على  أوجبه  الذي  الأزليّ  الرأي- هو حكمه  هذا  –بحسب  السابق  الله  كتاب  مِن  المراد 

نفسه، إذ وَعَدَ بأن يغفر للِمشاركين في معركة بدر هذا الذنب فقط، وهو أخذ الفداء من 

أسرى بدر، وليس الذنوب الأخرى. ولو لم يكن حكم الله الأزليّ الذي قضى بالتكفير عن هذا 

الذنب الخاص لنََزلََ بأصحابِ بدر عذابٌ عظيم. هذا رأي الإمام فخر الدين الرازيّ، إذ أورده 

في كتابه )التفسير الكبير())).

بيد أنَّ هذا الرأي مردود أيضًا، لأنَّه لا يعُلمَ فيه ما السِمة الخاصّة التي ميّزت هذا الذنب 

حتىّ اقتضت حكمًا أزليًّا مِن الله تعالى ليِغفرهَ؟ إنهّ زعم لا دليل عليه، ومجردّ سهم أطُلِق في 

د بن جرير الطبري، جامع البيان، ج 14، ص 65. ينُظر: محمَّ 	(((
الحسن بن أبي الحسن يسار البصريّ، وُلدَِ لسنتين بقيتا مِن خلافة عمر، رأى عليًا وطلحة وعائشة. وكتب  	(((
للربيع بن زياد والي خراسان في عهد معاوية. وتولّ القضاء لفترة ما في البصرة. يروي عن أبي بن كعب 
وعن سعد بن عبادة، ويروي عنه قتادة وربيع بن صبيح. تروى كثيراً آراءه الاجتهادية في تفسير القرآن. 
يعُد من كباّر الفقهاء والعلماء والعبّاد، وقد قيل فيه أيضًا: كان يدلسّ في نقل الحديث. أي كان ينسب 
الحديث لأحدهم من دون أن يكون قد سمعه عنه، وكان قد سمعه عن شخص آخر. قال يونس بن عبيد 
سألتُ الحسن البصريّ قلت: يا أبا سعيد إنك تقول قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلَّم وإنك لم 
تدركه. قال يا ابن أخي لقد سألتني عن شيء ما سألني عنه أحد قبلك ولولا منزلتك منّي ما أخبرتك أني في 
زمان كما ترى )وكان في عمل الحجّاج( كل شيء سمعتني أقول قال رسول الله صلى الله عليه وآله وسلمّ 
فهو عن علي بن أبي طالب. غير أني في زمان لا استطيع أن أذكر عليًا. مات في عام 110 للهجرة، وقد ناهز 
د بن أحمد بن حَجَر العَسقلانّي، تهذيب التهذيب، المصدر  عمره التسعين. ينُظر: أحمد بن علّي بن محمَّ

السابق، ج 2، ص 263 وما بعدها. ]الهامش التوضيحي للِمؤلف[
د بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي الرازي، مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير، ط: الثالثة،  ينُظرَ: محمَّ 	(((

)بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1420هـ(، ج 15، ص 468.



191 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

الظلام. ذلك أنَّ الفكرةَ القائلة بأنَّ ذنبًا خاصًا لفِئةٍ خاصّة مِن الأفراد قد غُفِرَ قبل ارتكابه، إنمّا 

هي فكرة معارضة لرِوح العدالة وللِغاية مِن بعثة النَّبيّ ومخالفِة للِحكمة الإلهية. وفي الحقيقة 

إنَّ أخذ الفداء مِن الأسرى وإطلاق سراحهم لا يعُدّ ذنبًا أصلً ليِحتاج إلى مثل هذه التبريرات 

المجانبة للِنهج العِلميّ.

الرأي الخامس ]حول المراد من كتاب الله السابق[

المراد مِن الكتاب في هذه الآية هو حُكمٌ سَبَقَ أن كتبه اللهُ تعالى في اللوّح، ولكي لا يعاقب 

أحدًا لخطأ يقع فيه. ومعنى الآية هو أنَّ اللهَ تعالى إذا كان لم يكتب قبلً في اللوح أنهّ لا يعاقب 

أحدًا لخطأ يقع فيه، فإنَّ عذاباً عظيمًا كان سينزل بكم يا أهل بدر. لأنَّهم أخطؤوا في اجتهادهم 

واعتقدوا بأنَّ أخذ الفداء من أسرى بدر وإطلاق سراحهم أفضل مِن قتلهم، ظنًا منهم أنَّه قد يسلم 

بعضهم؛ وأنَّ الفداءَ مِن شأنه أنْ يكون عَوناً للِجهاد. وَلكنَّهم أغفلوا جانبًا آخر في القضيّة، وهو أنَّ 

قتل الأسرى يرفع مِن شأن الإسلام وعزتّه، ويؤدّي إلى إضعاف الكفّار))).

هذا الرأي أيضًا غير صحيح، لأنَّ الخطأ في الاجتهاد في أصله لا يقتضي العذاب حتىّ يكون 

ثمّة كتاب مِن الله يحول دونه. في حين الآية تفيد بأنَّ مقتضى العذاب كان موجودًا، ولكنَّ 

كتابَ الله السابق حال دون وقوعه. فضلً على ذلك ثمّة تساؤل حول قتل عقيل بن أبي طالب 

والعبّاس بن عبد المطلب وأبي العاص بن ربيع، صِهر النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، الذين 

كانوا مِن أسرى معركة بدر، إذ كيف يمكن أن يكون مقتل هؤلاء سببًا في رفع الإسلام وتعزيزه، 

رغم أنَّهم أسلموا ورفُِعَت كلمةُ الإسلامِ بذلك وزادت عِزتّه؟

الرأي السادس ]حول المراد من كتاب الله السابق[

يقول أبو عليّ الجبائي:

الذي آمنتم به واستحقيتم لذلك  القرآن  الله سبق﴾ وهو  »والمعنى ﴿لولا كتابٌ مِن 

أن يكون  الفداء عذاب عظيم. ولا يجوز  به من  فيما أخذتم  لمسّكم  الصغائر  غفران 

المراد به إلا الصغائر، لأنَّهم ]أي الصحابة[ قبل الغفران لم يكونوا فسّاقا إجماعًا«))).

يسُتفاد مِن كلام أبي علي الجبائي جملة من الأمور:

1. المراد مِن الكتاب في هذه الآية هو القرآن.

ينُظر: محمود بن عمرو بن أحمد، الزمخشري جار الله، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، المصدر  	(((
السابق، ج 2، ص 237.

د الطوسّي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 5، ص 157. أبو جعفر محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام192

2. إنَّ إيمان أصحاب بدر بالكتاب هو الذي حال دون نزول العذاب العظيم، وليس الكتاب 

نفسه.

3. إنَّ الذنبَ المغفور المتمثلّ بأخذ الفداء كان مِن صغائر الذنوب وليس من الكبائر.

ولكن لا يمكن الأخذ بأيّ من هذه المطالب الثلاث، وللأسباب الآتية:

أ. إنَّ قولهَ بأنَّ الكتابَ ]في هذه الآية[ هو القرآن غير صحيح، لأنَّ الكتابَ في هذه الآية 

القرآن جاءت بصيغة  أينما وَردََت بمعنى  أنَّ مفردة »الكتاب«  النكرة، في حين  وَردََ بصيغة 

المعرفة، مثل ﴿ذلك الكِتابُ لا رَيبَْ فيه﴾ ]البقرة: 2[ و﴿كتِابٌ أنَزلَناهُ إلِيكَ مُباركٌَ﴾ ]سورة 

ص: 29[. أي إنَّ مفردة »كتاب«، وكذلك فعل »سَبَقَ« في الآية وصفٌ لكتابٍ ما. مع أنَّه لا يصحّ 

وصف القرآن بلفظة »سَبَقَ«، لأنَّ القرآن الكريم عند نزول هذه الآية كان حاضراً موجودًا، ولم 

يكن يمثلّ كتاباً سابقًا.

ب. وإنَّ قولهَ بأنَّ »إيمان المسلمين بالقرآن حال دون العذاب« مخالفٌ لظاهر الآية. لأنَّ 

الآيةَ تقول بأنَّ »كتاب الله الذي سَبَقَ هو الذي حال دون نزول العذاب العظيم، وليس الإيمان 

بالكتاب«.

الذنوب  الفداء، كانت مِن صغائر  بأخذ  المتمثلة  بأنَّ معصية أصحاب بدر  ج. وإنَّ قولهَ 

ثمّة  ليس  وثانيًا  معصية،  يكن  لم  الفداء  أخذ  إنَّ  أولً  بأمرَين:  عليه  فيُردّ  الكبائر  من  وليس 

تناسب بين الذنب الصغير والعذاب العظيم المذكور في الآية.

مَ يعكس ستةَّ آراء مِن بين مجموع الآراء المعروضة حول معنى »كتاب« المذكور  ما تقدَّ

في هذه الآية، وكلّ هذه الآراء –وبالوصف المتقدّم- لا يمكن الأخذ بها.

الرأي المقبول ]حول المراد من كتاب الله السابق[

إنمّا هو وعده السابق  الله الذي سَبَق  الرأي المقبول حول هذا الموضوع هو أنَّ كتاب 

ينتصروا على  أن  فإمّا  مكّة.  مِن مشركي  الفئتيَن  إحدى  بالنَصرِ على  وَعَدَهُم  إذ  للمسلمين، 

القافلة التجارية أو على القوّات المسلحّة. ولأنَّهم لم ينتصروا على القافلة التجارية أنجز اللهُ 

تعالى الشقَّ الآخر مِن وَعدِه، إذ مَنَّ عليهم بإمداد غَيبيّ ونصََرهَُم على جيش الأعداء. ولولا 

العَدوّ،  وَلنََزلَ بهم عذاب عظيم مِن  لهَُزمِوا هزيمةً نكراء  الله تعالى  السابق مِن  الوعد  هذا 

لأنَّهم في أثناء القتال بذلوا جزءًا مِن وقتهم للِقبض على الأسرى والحفاظ عليهم، وبهذا العمل 

تراجعت قوّتهم القتالية وأوشكوا على الهزيمة. ولكنَّ اللهَ تعالى، وَبِحسب وَعده السابق، مَنَّ 

على أصحاب بدر بإمداد غيبي ونصََرهَُم على جيش الأعداء. 

ولإثبات صحّة هذا الرأي نعرض جملة من المطالب، ثمّ نثبتّ صحّة كلّ منها.



193 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

1. لقد سَبَقَ أن وعد اللهُ تعالى المسلمين بأنهّ سينصرهم على إحدى الفئتيَن مِن مشركي مكّة، 

فإمّا أن يكون النصرُ على القافلة التجارية، وإمّا أن يكون على الجيش المسلَّح القادم من مكّة.

وللحفاظ  الأسرى  على  للقبض  وقتهم  من  جزءًا  القتال  أثناء  في  المسلمون  بذل  لقد   .2

عليهم، وذلك من أجل أن يأخذوا الفداء فيما بعد؛ وبهذا تسببوا في تراجع قوّتهم القتالية.

غَيبيّ،  اللهُ تعالى الضعفَ العسكريّ الحاصل في قوّات المسلمين بإمداد  ضَ  3. لقد عوَّ

ونصََرهَم على قوّات العدوّ المسلحّة.

إثبات المطلب الأول: وَردََ وَعدُ الله لقِوّات المسلمين بالنَّصرِ على إحدى الفئتيَن مِن مشركي 

مكّة في الآية السابعة مِن سورة الأنفال: ﴿وَإذِْ يعَِدُكُمُ اللَّهُ إحِْدَى الطَّائفَِتيَْنِ أنََّهَا لكَُمْ وَتوََدُّونَ أنََّ 

وكَْةِ تكَُونُ لكَُمْ وَيرُِيدُ اللَّهُ أنَ يحُِقَّ الحَْقَّ بِكَلِمَاتهِِ وَيقَْطعََ دَابِرَ الكَْافِرِينَ﴾ غَيْرَ ذاَتِ الشَّ

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قبل  النَّبيّ صلَّى  وَعَدَ أصحابَ  اللهَ تعالى  أنَّ  الآية  يتضح مِن هذه 

معركة بدر، إذ تعهد لهم بأنهّ سيسلطّهم حتمًا على إحدى الطائفتيَن، الأولى غير مسلحّة ]غير 

ذات شوكة[، والأخرى مسلحّة. بالطبع إنَّ الآيةَ نفسها لا تذكر هذا الوعد، بل تشير إلى وعدٍ 

أعطاه النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مِن قِبلََ الله تعالى.

كُم في ما أخََذْتمُ  لقد وَردََ هذا الوعدُ الإلهيُّ السابق في آية ﴿لوَْلا كِتابٌ مِنَ اللهِ سَبَقَ لمَسَّ

عَذابٌ عَظيم﴾ وعُبّر عنه بكتاب الله السابق. ذلك أنَّ القرآن الكريم يعبّر عن الأمور المحتومة في 

لَةَ كَانتَْ عَلىَ  التشريع أو التكوين بمفردة »كتاب« و»كَتبََ« وأمثالها، مثل قوله تعالى: ﴿إنَِّ الصَّ

وْقوُتاً﴾ ]النساء: 103[، وكذلك ﴿كَتبََ رَبُّكُمْ عَلىَٰ نفَْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾ ]الأنعام: 54[. المُْؤْمِنِينَ كِتاَباً مَّ

مَلحَظ

لقد أدركََ صحابةُ النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ البيئةَ التي نزلتْ فيها آيات سورة الأنفال، إذ عايشوا تلك 
الأحداث، وسمعوا أقوالَ النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ حول اتخاذ الموقف لمواجهة قافلة قريش والقوّة 
العسكريةّ لدى المشركين. وكانوا يتذكّرون وَعدَ الله حول نصرهم على إحدى الطائفتيَن مِن الأعداء، ولذا 
كُم في ما أخََذتمُ عَذابٌ عَظيمٌ﴾ كانوا يفهمون مِن  عندما سمعوا قوَلهَُ تعَالى: ﴿لوَْلا كِتابٌ مِنَ اللهِ سَبَقَ لمَسَّ
عبارة ﴿كِتابٌ مِنَ اللهِ سَبقَ﴾ أنهّ ذلك الوعد الإلهيّ حول إحدى النَصَرين، وَمِن ثمَّ لم تكن ثمةّ حاجة لمزيد 

مِن الإيضاح حول معنى »الكتاب« المذكور في الآية.
ولأنَّ المفسّين في الأزمنة اللاحقة، الذين أرادوا معرفةَ معنى »الكتاب«، لم يكونوا في بيئة نزول الآية ولم 
يدُركوا القرائنَ الكلاميّة والمقاميّة المرتبطة بها، فلذا ذهبتْ أذهانهُم كلّ مذهب ممكن وأبدوا آراءً مختلفة، 
مَ ذكرُ ستة منها. إنَّ تشتيت الأفكار حول معنى »الكتاب« زاد مِن نسبة الإبهام والغموض، مما  وقد تقََدَّ
اضطرّ صاحب الميزان إلى أن يقول: »أبهم ]مفردة الكتاب[، لأنَّ الإبهام أنسب في مقام المعاتبة ليذهب ذهنُ 
السامع كلّ مذهب ممكن«)1(. وبناءً على مثل هذا الرأي إنَّ السعي لكَِشفِ معنى »الكتاب« عمل عَبَثيّ، 

بل غير لائق وغير جائز، لأنهّ سيكون على خلاف ما أراده الله تعالى!

(((

د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 136. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام194

إثبات المطلب الثاني: لقد بذََلَ المسلمون في معركة بدر جزءًا مِن وقتهم للِقَبض على 

الأسرى، وذلك لأخذ الفداء لاحقًا. وثمّة أدلةّ تثبت ذلك وهي كالآتي:

1. إنَّ عبارةَ ﴿ترُيدُونَ عَرضََ الدنيا﴾ في الآية 67 مِن سورة الأنفال تخاطب الصحابةَ بالقول 

»لقد كنتم في قيامكم بالقبض على الأسرى في معركة بدر ترومون مِن ورائه أخذ الفداء، وإنهّ 

عَرضََ الدنيا القابل للزوال«.

2. قال مصعب بن عُمير لأبي اليسر الذي أراد القبض على أبي عزيز، وهو أخو مصعب: 

هُ ذَاتُ مَتاَعٍ، لعََلَّهَا تفَْدِيهِ مِنْكَ«))). »شُدَّ يدََيكَْ بِهِ، فإَِنَّ أمَُّ

3. قبََضَ عبد الرحمن بن عوف على كلّ من أمية بن خلف وابنه عليّ، وأقدم بلال بمعونة 

ذَهَبَتْ  بِلَلً،  اللَّهُ  يرَحَْمُ   « الرحمن:  عبد  قال  ذلك  عند  قتلهما.  على  الصحابة  من  مجموعة 

أدَْرَاعِي وفجََعني بأسيرَيْ«))).

يتَضحُ من هذه الأدلة الثلاثة أنَّ الصحابةَ في معركة بدر قد بذلوا قسطاً من وقتهم للِقبض 

على الأسرى والحفاظ عليهم أملً في أخذ الفداء فيما بعد.

بين  القتالية  القوّة  في  الحاصل  النكوص  تعالى  اللهُ  ضَ  عوَّ لقد  الثالث:  المطلب  إثبات 

صفوف المسلمين، إذ أمدّهم بقوّة غيبية ونصََرهَُمْ على الأعداء. وثمّة أدلةّ لإثبات هذا الأمر، 

وهي كالآتي:

1. وَردََ في الآية التاسعة مِن سورة الأنفال خطاب للِصحابة، حيث قال تعالى: ﴿إذِْ تسَْتغَِيثوُنَ 

نَ المَْلَئكَِةِ مُردِْفِينَ﴾ كُم بِألَفٍْ مِّ رَبَّكُمْ فاَسْتجََابَ لكَُمْ أنَِّي مُمِدُّ

2. وقد خاطبتْ الآيةُ الثانية عشرة مِن سورة الأنفال النَّبيَّ بالقول: ﴿إذِْ يوُحِي رَبُّكَ إلِىَ 

المَْلَئكَِةِ أنَِّي مَعَكُمْ فثَبَِّتوُا الَّذِينَ آمَنُوا سَألُقِْي فِي قلُوُبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ...﴾ ففي هذه 

الآية أيضًا أشير إلى إمدادات القوى الغَيبية للِمسلمين.

3. والآيةُ السابعة عشر مِن سورة الأنفال خاطبتْ قوّات المسلمين بالقول: ﴿فلَمَْ تقَْتلُوُهُمْ 

وَلكَِٰنَّ اللَّهَ قتَلَهَُمْ﴾، أيّ إنكّم انتصرتم في معركة بدر بقوّة غَيبية إلهية، وليس بقوّة اعتيادية 

ومادية.

حُ هذه الأدلة الثلاثة أنَّ اللهَ تعالى نصََرَ قوّات المسلمين على الأعداء بإمدادات غَيبيّة. توُضِّ

وقد اتضح حتىّ هنا أنَّ الرأي المقبول حول معنى »الكتاب« في آية ﴿لولا كِتابٌ مِنَ اللهِ 

عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري، السيرة النبويةّ، المصدر السابق، ج 2، ص 209. 	(((
المصدر نفسه، ج 2، ص 199. 	(((



195 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

كُم في ما أخذتمُ عَذابٌ عَظيمٌ﴾ هو أنَّ كتابَ الله السابق هو ذلك الوعد الإلهيّ  سَبَقَ لمَسَّ

الذي أعطي للِمسلمين حول حتمية انتصارهم على إحدى الطائفتيَن مِن قريش، فإمّا أن يكون 

النصر على القافلة التجارية أو على القوّة المسلَّحة.

مناقشة المطلب الخامس

كُم  تساءلنا في المطلب الخامس حول »العذاب« في آية ﴿لولا كتِابٌ مِنَ اللهِ سَبَقَ لمَسَّ

في ما أخذتمُ عذابٌ عظيم﴾، هل هو عذاب الاستئصال، مثل العذاب الذي نزل بٍعادٍ وَثمَود؟ 

أم المراد الهزيمة في ساحة القتال؟

قد  كان  فلو  الاستئصال،  عذابُ  هو  الآية  هذه  في  العذابَ  بأنَّ  المفسّرين  عموم  يقول 

نزَلََ بِهِم لهلكََ الجميع. وقد نسََبوا للِنَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ جملةً مِن الروايات حول 

هذا الأمر، منها أنَّه صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ استشار الصحابةَ حول التعامل مع أسرى بدر، 

وقد قال أبو بكر: »نرََى أنَْ تعَْفُوَ عَنْهُمْ، وَأنَْ تقَْبَلَ مِنْهُمُ الفِْدَاءَ«، وقال عمر: »أرََى أنََّ تمَُكِّنَنَا 

يعمل  لم  الرواية-  وآلهِ وسلَّمَ –بحسب هذه  عليهِ  اللهُ  النَّبيَّ صلَّى  أعَْنَاقهَُمْ«. ولأنَّ  فنََضْربَِ 

برأي عمر وأطلق سراح الأسرى لقِاء الفداء فإنَّ عمله هذا استوجب غضب الله، وأوشك أن 

ينزل بهم عذاب الاستئصال. وهذا ما جعل النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أن يقول: »لقََدْ 

جَرةَِ«، فبحسب تعبير النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ  عُرضَِ عَليََّ عَذَابهُُمْ أدَْنىَ مِنْ هَذِهِ الشَّ

أوشك العذاب العظيم أن ينزل بهم بسبب مخالفتهم لرأي عمر وَلعَِدَمِ قتلهم الأسرى، ولو كان 

العذاب نازلً بهم لما نجا أحدٌ غير عمر))).

عذاب  مثل  هو  الآية  هذه  في  العذابَ  أنَّ  يبُيّن  أنْ  أراد  الروايات  هذه  مثل  أوَردََ  مَن 

الاستئصال الذي اقتربَ مِن قومِ يونس، وَلأنَّهم آمنوا زال عنهم، وقد وَردََ ذِكرهُُ في سورة يونس: 

نيَْا﴾ ]يونس: 98[ ا آمَنُوا كَشَفْنَا عَنْهُمْ عَذَابَ الخِْزيِْ فِي الحَْيَاةِ الدُّ ﴿... إلَِّ قوَْمَ يوُنسَُ لمََّ

وصاحب )الميزان( أيضًا عَدَّ العذابَ في هذه الآية عذاب الاستئصال، وَذكََرَ في تفسيرها: 

»لوَْلا كِتابٌ مِنَ اللهِ سَبَقَ« يقتضي أنْ لا يعُذّبكُم ولا يهُلِككُم«))).

ولكن ينبغي أن نعلم بأنَّ العذابَ في هذه الآية يعني الهزيمة في ساحة القتال التي تلُحَق 

الكريم  القرآن  مِن  مواضع  في  »العذاب«  مفردةُ  وَردََتْ  وقد  الأعداء.  يد  على  الحقّ  بقوّات 

بمعنى الهزيمة في ساحة القتال. وفي أدناه نماذج من هذه الآيات:

د رشيد رضا، تفسير المنار، المصدر السابق، ج 10، ص 76. ينُظر: محمَّ 	(((
د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ج 9، ص 136. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام196

النموذج الأول: في سورة التوبة: ﴿قاتلِوُهُمْ يعَُذّبهُْم اللهُ بأيَديكُم...﴾ ]التوبة: 14[

النموذج الثاني: في آية أخرى مِن سورة التوبة، حيث الحديث حول هزيمة الكفّار في 

بَ  معركة حُنَين: ﴿ثمَُّ أنَزْلََ اللهُ سَكينَتهَُ على رسَُولهِ وَعَلىَ المؤمِنين وَأنَزْلََ جُنُودًا لمَْ ترََوْها وَعَذَّ

هو  الكافرين  على  اللهُ  ينزله  الذي  العذاب  هذا  من  المراد   ]26 ]التوبة:  كَفَروا...﴾  الذّين 

الهزيمة التي ألحقَت بهم في معركة حَنين وشتتت صفوفهم.

تارةً بمعنى  وَردََتْ  الكريم  القرآن  أنَّ مفردةَ »العَذاب« في  ينبغي أن نعلمه هنا هو  ما 

أخرى  مواضع  في  ووَردََتْ  الآخرة؛  عذاب  بمعنى  أخرى  وتارةً  الدنيا،  في  الاستئصال  عذاب 

بمعنى الهزيمة في القتال. ولما اتضّحَ سَلفًَا أنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ والصّحابة لم 

يرتكبوا معصيةً في تعاملهم مع أسرى الحرب، لأنَّ أخذ الفداء وتحرير الأسرى كان على وفق 

الحكم المذكور في آية ﴿فإَِمّا مَنًّا بعَدُ وَإمّا فِداء﴾، فلذا لم يقتضِ عملهم حول الأسرى عذاب 

الاستئصال في الدنيا ولا العذاب في الآخرة. ومن ثمَّ لا يمكن للِـ»عَذاب العظيم« في هذه الآية 

أنْ يعني سوى الهزيمة في الحرب، وإنَّ قوّات المسلمين هم مَن حققوا مقتضى هذه الهزيمة 

لصرفهم جزءًا من وقتهم للِقبض على الأسرى. وإنَّ عبارةَ ﴿فيما أخَذْتمُ﴾ في الآية تعني أنَّ 

ببية، و»ما«  مقتضى الهزيمة قد تحقق بسبب قبضكم على الأسرى؛ ذلك أنَّ »في« تفيد السَّ

مصدريةّ، ومن ثمَّ تفيد الآية: »إنكّم بسبب بذل الوقت والجهد للِقَبض على الأسرى تسببتم 

بضعفٍ في قوّتكم القتالية، وإنَّ هذا العمل مَهَّدَ الظروف لهزيمتكم. ولكنَّ الإمداد الغَيبي حال 

دون الهزيمة، فلولا وَعد الله السابق حول نصره لكم على إحدى الطائفتيَن مِن مشركي مكّة، 

ولو لم يصل الإمداد الغَيبي، لألُحقَتْ بِكُم هزيمةٌ ولنزل بكم عذابٌ عظيم من قبل الأعداء«.

مناقشة المطلب السادس

هل المراد مِن ﴿فكَُلوُا مِما غَنِمتمُْ حَلالً طيَّبًا﴾ في الآية 69 مِن سورةِ الأنفال هو أنَّ أخذ 

الفِداء مِن أسرى الحربِ كان مَحظورًا، وَأحُلّ بِنزولِ هذه الآية؟

يرى عموم المفسّرين أنَّ في أخذ الفداء مِن أسرى الحرب معصية، وَلذِلكَ ذَهَبوا إلى أنَّ 

هذه الآية حَلَّلتْ ذلك وقالوا بأنَّ الآيةَ تريد أن تقول بأنَّكم أخذتم فداءً لم يكن مسموحًا لكم 

بأخذه من الأسرى، ولذا ارتكبتم المعصية. ولكنَّ اللهَ تعالى أحلَّ لكم ذلك بنزول هذه الآية، 

كان  وإنْ  الفداء،  غَنِمْتمُ﴾ هو  مِن ﴿ما  المرادَ  بأنَّ  أيضًا  فيه حلالً طيّبًا. وقالوا  فلذا تصرفّوا 

لفظه يشمل الفداء وغنائم الحرب في آن. واستشهدوا في ذلك برواية تاريخية لا سند لها، إذ 

تقول بأنهّ لما نزلت آيةُ ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ لهَُ أسرى﴾ ]الأنفال: 67[ كفَّ أصحابُ رسول 



197 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أيديهَم عما أخذوا مِن الفداء فنزلت هذه الآية... إذ نزلت آية 

﴿ فكُلوَا مِمّا غَنِمتمُْ حَلالً طيَّبًا﴾ وأحلتّ التصرفّ في الفداء))).

وذكََرَ صاحبُ )الميزان( في تفسير هذه الآية:

ا غَنِمْتُمْ﴾ وتصرَّفوا فيما أحرزتم مِن الفائدة، سواء أكان مما تسلطتم عليه  »﴿فَكُلوُا مِمَّ

من أموال المشركين أو مما أخذتم منهم من الفداء »حَلالً طَيِّبًا« أي حال كونه حلالً 

طيّبًا بإباحة الله سبحانه ﴿وَاتَّقُوا اللهَ إنَِّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ وهو تعليل لقوله: ﴿فَكُلوُا 

ا غَنِمْتُمْ﴾ إلخ، أي غفرنا لكم ورحمناكم فكُلوا مما غنمتم، أو تعليل لجميع ما تقدّم،  مِمَّ

أي لم يعذّبكم الله، بل أباحه لكم لأنهّ غفور رحيم«))).

المقدّر، إذ تكون عبارة مثل  التفريع في ﴿فكَُلوُا﴾ عطفًا على  المفسّرون فاءَ  عَدَّ هؤلاء 

القائلة بأنَّ أخذ  ﴿ غَفَرنْا لكَُم﴾ أو ﴿أحْللَنْا لكَُم﴾. يستند قول هؤلاء المفسرّين إلى الفكرة 

الفداء مِن أسرى بدر كان معصية، ولذِلك ذهبوا إلى أنَّ عبارةَ ﴿فكَُلوُا مِمّا غَنِمتمُ﴾ يجب أنْ 

نقدّر قبلها عبارةً مثل ﴿غَفَرنا لكُم﴾، إذ تكون ﴿فكَُلوُا مِمّا غَنِمتمُ﴾ متفرّعة منها، وتخُبر عن 

تحليل الفداء بعد أن كان محرمًّا.

م سلفًا- لم يكن محظورًا من قبل، وإنَّ  الفداء من الأسرى –وبحسب ما تقدَّ ولكنَّ أخذ 

عمل رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ والصحابة في أخذ الفداء وتحرير الأسرى كان عملً 

صحيحًا ويمثلّ الخيار الأحسن، إذ جرى بعد المشورة والتداول، وإنَّهم في هذه القضيّة عملوا 

بما أمرت به آية ﴿فإَمّا مَنًّا بعدُ وإمّا فِداءً﴾.

بناءً على هذا فإنَّ عبارةَ ﴿فكَُلوُا مِمّا غَنِمتمُ حَلالً طيَّبًا﴾ غير متفرعة من جملة مقدّرة 

مثل ﴿غَفَرنا لكَُم﴾ أو ﴿أحللَنْا لكَُم﴾، بل يجب تبيين علاقتها بالآية السابقة، أي ﴿لوَلا كِتابٌ 

مِنَ اللهِ سَبَقَ...﴾ بالنحو الآتي:

تقول الآية السابقة: »لولا وَعد الله السابق بشأن نصركم لهُزمِتمُ وَلنََزلََ بِكُم عذابٌ عظيم 

مِن قِبَل العدوّ، لأنَّكم بذلتم وقتكَم في القبض على الأسرى والمحافظة عليهم، ومهدتمُ ظروف 

هزيمتكم«. وتقول هذه الآية: »أمّا الآن، وَبعد أنْ أنجز اللهُ وَعدَه وَأنقذَكُم مِن الهزيمة بإمداده 

الغَيبيّ وَنصََركَُمْ على العدوّ وَبعَدَ أنْ نلِتمُ الغنائمَ وَالفداء فتمتعّوا بما أنُجِزَ في هذه المعركة 

المنتصرة، فإنهّ حلال طيبّ عليكم«.

ينُظر: محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، المصدر  	(((
السابق، ج 5، ص 231.

د حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 137. محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام198

إذن إنَّ آية ﴿فكَُلوُا مِمّا غَنِمتمُْ﴾ كالآية السابقة، وردت في مقام الامتنان، وإنهّا في الحقيقة 

تعُدّ مكملة للامتنان، إذ تقول: »تمتعّوا الآن في أجواء النصر والخلاص مِن مخاطر الهزيمة، 

وأفيدوا مما حصلتم عليه«.

م إنَّ آيةَ ﴿فكَُلوَا مِمّا غَنِمتمُ حَلالً طيَّبًا﴾ لا تعني أنَّ أخذ الفداء مِن أسرى  اتضح مما تقدَّ

الحرب كان محظورًا، وأنهّ حُللَِ بنزول هذه الآية.

إبادة الأسرى الذين يُقبَض عليهم قبل انتهاء الحرب

ذكرنا سَلفًَا أنَّ الغالبيةَ العظمى مِن المفسّرين قالوا في تفسير آية ﴿ما كانَ لنَِبيّ أنْ يكَونَ 

لهَُ أسَْرى حتىّ يثُخِنَ في الأرَضِ﴾ بأنَّ حُكمَ الله في بادئ الأمر كان يقتضي وجوب قتل جميع 

الأسرى، وأنَّ أخذ الفداء مِن أسرى معركة بدر وإطلاق سراحهم قد جرى خلافاً لحكم الله، وبات 

هذا العمل موضع عتاب وتوبيخ. وقد اتضح سَلفًَا أنَّ هذا الرأي يعارض الحقيقة.

وثمّة رأي آخر حول موضوعة الأسرى، إذ جاء معارضًا للِحقيقة، إذ استند الغالبيةُ العظمى 

مِن الفقهاء –الشيعة منهم بالطبع- إلى حديث فاقد للاعتبار وقالوا بأنَّ الأسرى الذين يقُبضَ 

عليهم قبل انتهاء الحرب يجب قتلهم.

إنَّ الحديث المعنيّ مَرويٌّ عن طلحة بن زيد، إذ رواه -بحسب ما وَردََ في )الكافي(- بهذا المضمون:

لام يَقُولُ‌ إنَِّ لِلْحَربِْ  لام يَقُولُ: كَانَ أبَِي عليهِ السَّ »سَمِعْتُ أبَاَ عَبْدِ اللَّهِ ]الصادق[ عليهِ السَّ

]أي لأسرى الحرب[ حُكْمَيْنِ؛ إذَِا كَانتَِ الْحَربُْ قَائِمَةً لَمْ تضََعْ أوَْزَارَهَا وَلَمْ يثُْخَنْ أهَْلُهَا 

فَكُلُّ أسَِيرٍ أخُِذَ فِي تِلْكَ الْحَالِ فَإنَِّ الْمَِامَ فِيهِ بِالْخِيَارِ، إنِْ شَاءَ ضَربََ عُنُقَهُ وإنِْ شَاءَ قَطَعَ 

طُ فِي دَمِهِ حَتَّى يَمُوتَ وَهُوَ قَوْلُ اللَّهِ  يَدَهُ وَرجِْلَهُ مِنْ خِلَفٍ بِغَيْرِ حَسْمٍ وَترََكهَُ يَتَشَحَّ

:‌ ﴿إنَِّما جَزاءُ الَّذِينَ يُحارِبوُنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي الْرَْضِ فَسادًا أنَْ يُقَتَّلوُا  عَزَّ وَجَلَّ

أوَْ يُصَلَّبُوا أوَْ تقَُطَّعَ أيَْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلافٍ أوَْ يُنْفَوْا مِنَ الْرَْضِ ذلِكَ لَهُمْ خِزْيٌ فِي 

نيْا ولَهُمْ فِي الْخِرةَِ عَذابٌ عَظِيمٌ‌﴾ ألََ ترََى أنََّ الْمُخَيَّرَ الَّذِي خَيَّرَ اللَّهُ الْمَِامَ عَلَى شيءٍ  الدُّ

لام: قَوْلُ  وَاحِدٍ وهُوَ القتل وَلَيْسَ هُوَ عَلَى أشَْيَاءَ مُخْتَلِفَةٍ. فَقُلتُْ لِبَِي عَبْدِ اللَّهِ عليهِ السَّ

اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ ﴿أوَْ يُنْفَوْا مِنَ الْرَْضِ‌﴾ ]أليس مِن مصاديق القتل؟[ قَالَ: ذَلِكَ الطَّلَبُ أنَْ 

تطَْلُبَهُ الْخَيْلُ حَتَّى يَهْربَُ، فَإنِْ أخََذَتهُْ الْخَيْلُ حُكِمَ عَلَيْهِ بِبَعْضِ الْحَْكاَمِ الَّتِي وَصَفْتُ لَكَ، 

وَالْحُكْمُ الْخَرُ إذَِا وَضَعَتِ‌ الْحَربُْ أوَْزارهَا وأثُخِْنَ أهَْلُهَا فَكُلُّ أسَِيرٍ أخُِذَ فِي تِلْكَ الْحَالِ 

فَادَاهُمْ  شَاءَ  وَإنِْ  فَأرَْسَلَهُمْ  عَلَيْهِمْ  مَنَّ  شَاءَ  إنِْ  بِالْخِيَارِ  فِيهِ  فَالْمَِامُ  أيَْدِيهِمْ  فِي  فَكَانَ 

أنَفُْسَهُمْ وَإنِْ شَاءَ اسْتَعْبَدَهُمْ فَصَارُوا عَبِيدًا«))).

د آخوندي، ط:  أكبر غفّاري ومحمَّ الكافي، تحقيق: علي  الرازي،  الكليني  د بن يعقوب بن إسحاق  محمَّ 	(((
الرابعة، )طهران: دار الكتب الإسلامية، 1307(، ج 5، ص 32.



199 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

جملة معترضَة: جاء في )جواهر الكلام())) أنّ في نسخةٍ مِن )الكافي( وَردََت مفردةُ »القتل« 

بدلً من »الكفر« في هذا الحديث، أي بعد ذكر آية المحاربة: »ألا ترى أنَّ المخيّر الذي خيَر 

الله الإمام على شيء واحد وهو القتل«، حيث وردت »وهو القتل« بدلً من »وهو الكفر« ]في 

النسخة المتداولة[؛ وقد رجحتُ »وهو القتل«، وترَجَمتُ الروايةَ ]للِفارسيّة[ بناءً عليها، لأنَّ السياق 

في صدد بيان السبب الداعي إلى عدم حَسْم))) موضع قطع اليد والرجل، إذ يقول بأنَّ هناك 

عقوبات أخرى في الآية، وهي مِن مصاديق القتل، فإذن قطع اليد والرجل من خلاف أيضًا ينبغي 

أن يكون من مصاديق القتل؛ وعليه يجب عدم حسم موضع قطع اليد والرجل لئلّ يتوقف نزف 

الدم، وليموت. وإنَّ قول الراوي بأنَّ ﴿أوْ ينُفَوا مِنَ الأرض﴾ في نصَّ الآية ليس مِن مصاديق القتل 

يؤيدّ صحّة النسخة التي وَردََ فيها »وهو القتل« بدلً عن »وهو الكفر«.

مناقشة في سند هذا الحديث

إنَّ الحديث الذي يسُتدَلّ به لإثبات حكم فقهيّ يجب أن يكون له الحدّ الأدنى من الاعتبار 

ليمكن الاستناد إليه. فإذن ينبغي أن نعلم هل ثمة اعتبار في سند حديث طلحة بن زيد أم لا؟

للِتأكّد مِن ذلك يكفي أن نبيّن مكانة طلحة بن زيد )من بين سلسلة الرواة الآخرين( والذي 

يمثلّ الراوي- المباشر لهذا الحديث، وليتضح لنا من وراء ذلك مدى اعتبار هذا الحديث.

إنَّ طلحة بن زيد الذي ينتمي إلى أهل السنّة يعدّه العلماءُ السنّة كذّاباً وفاقدًا للاعتبار 

وجاعلً للحديث، وذلك بالاستناد إلى الموارد الآتية:

الحديث، ضعيف  منكر  زيد  بن  »طلحة  والتعديل(:  )الجَرحِ  في  حاتم  أبي  ابنُ  ذكََرَ   .1

الحديث«))).

د بن حبّان في )المجروحين(: »طلَحَْة بنْ زَيدْ الرقيّ، وَهُوَ الَّذِي يقَُال لهَُ طلَحَْة  2. ذكََرَ محمَّ

امي... مُنكر الحَْدِيث جدًا... لَ يحل الِحْتِجَاج بِخَبَرهِِ«))). بنْ يزَِيد الشَّ

د حسين النجفي الجواهري، جواهر الكلام، المصدر السابق، ج 21، ص 122. ينُظر: محمَّ 	(((
حَسَمَ العِرقَْ: قطَعََهُ ثمَُّ كواهُ لئَِّل يسَِيلَ دَمُهُ، وَهُوَ الحَسْمُ. ينُظرَ: جمال الدين ابن منظور الأنصاري، لسان  	(((
العرب، الحواشي: لليازجي وجماعة من اللغويين، ط: الثالثة، )بيروت: دار صادر، 1414هـ(، ج 12، ص 

134. )المترجم(
عبد الرحمن بن محمد الرازي ابن أبي حاتم، الجرح والتعديل، ط: الأولى، )حيدر آباد الدكن: مجلس دائرة  	(((

المعارف العثمانية، 1952(، ج 4، ص 480.
د بن حبان بن أحمد، المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، تحقيق: محمود إبراهيم زايد،  محمَّ 	(((

ط: الأولى، )حلب: دار الواعي، 1396هـ(، ج 1، ص 383.



الجهاد في الإسلام200

د بن إسماعيل البخاريّ في )التاريخ الكبير(: »طلحة بن زيد، منكر الحديث«))). 3. ذكََرَ محمَّ

يضع  ]سيئاً[  زيد  بن  طلحة  »كان  الاعتدال:  ميزان  عن  نقلً  المَديني،  بن  عليّ  ذكََرَ   .4

الحديث«))).

زيد  بن  العسقلاني: »طلحة  حَجَر  التهذيب( لابن  )تهذيب  نقلً عن  الدارقطني،  ذكََرَ   .5

ضعيف«))).

ثَ بالمناكير«))). 6. وذكََرَ أبو نعيم، نقلً عن الكتاب نفسه أنَّ طلحةَ بن زيد »حَدَّ

»ليس  زيد  بن  طلحة  بأنَّ  نفسه  الكتاب  عن  نقلً  )السُنَن(،  صاحب  النسائيُ،  وقال   .7

بثقة«))).

ثَ  8. وقال أحمد بن حنبل، نقلً عن الكتاب نفسه، بأنَّ طلحة بن زيد »ليس بذاك قد حَدَّ

بأحاديث مناكير«))).

م رأيُ ثمانية مِن العلماء السنّة في طلحة بن زيد، إذ أجمع كلهّم على أنهّ كان  لقد تقدَّ

يضع الحديث، ولا يمكن الوثوق بحديثه.

فضلً عن ذلك لم يتهّمه أحدٌ بالتشيّع ليُظنَّ أنهّ مذموم لمآرب خاصّة ولتشيّعه.

نماذج من أحاديث طلحة بن زيد الموضوعة

ذكََرَ العلماءُ الذين عَدّوا طلحةَ بن زيد واضعًا للِحديث جملةً مِن أحاديثه الموضوعة، إذ 

نورد في أدناه نماذج منها:

1. وَردََ في )ميزان الاعتدال( أنَّ طلحة بن زيد روى عن رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

نيا وَوَليّ في الآخِرة«))). وسلَّمَ أنهّ قال لعِمر: »أنَتَْ وَليّ في الدُّ

د  د بن صالح بن محمَّ د بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة البخاري، التاريخ الكبير، تحقيق: محمَّ محمَّ 	(((
الدباسي ومركز شذا للِبحوث بإشراف محمود بن عبد الفتاح النحال، ط: الأولى، )الرياض: الناشر المتميز 

للطباعة والنشر والتوزيع، 2019(، ج 5، ص 620.
د  محمَّ علي  تحقيق:  الرجال،  نقد  في  الاعتدال  ميزان  الذهبيّ،  قاَيْاز  بن  عثمان  بن  أحمد  بن  د  محمَّ 	(((

البجاوي، ط: الأولى، )بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، 1963(، ج 2، ص 339.
د بن أحمد بن حجر العسقلاني، تهذيب التهذيب، المصدر السابق، ج 5، ص 16. أحمد بن علي بن محمَّ 	(((

المصدر نفسه. 	(((

المصدر نفسه. 	(((

المصدر نفسه. 	(((
د بن أحمد بن عثمان بن قاَياْز الذهبيّ، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، المصدر السابق، ج 2، ص 338. محمَّ 	(((



201 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

2. وقد وَردََ في )المجروحين( لابن حبّان أنَّ طلحةَ بن زيد روى أنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ 

نيَْا وَالآخِرةَِ«))). وآلهِ وسلَّمَ »نهََضَ إلِىَ عُثمَْانَ فاَعْتنََقَهُ ثمَُّ قاَلَ أنَتَْ وَليِِّي فِي الدُّ

3. وقد وَردََ في )ميزان الاعتدال( »عن طلحة بن زيد، عن الأوزاعي، عن يحيى بن أبي 

كثير، عن أنس-مرفوعًا: مَن تكََلَّمَ بالفارسيّة زادَتْ في خبّه، ونقصت مِن مروءته«))).

عَدَّ العلماءُ هذه الأحاديث وغيرها من مجعولات طلحة بن زيد؛ والنتيجة المترتبة على ذلك 

هي أن طلحةَ بن زيد ليس له أدنى اعتبار عند علماء الرجال، ومِن ثمَّ لا يمكن الوثوق بحديثه.

مراجعة لِسند الحديث

وعلى  الضعف  نقاط  مِن  جملةٍ  على  زيد  بن  طلحة  عن  المرويّ  الحديث  متن  ينطوي 

مطالب غير صحيحة. ولو لاحَظهَا أيُّ باحث منصِف سيتيقّن أنَّ هذا الحديث لم يصدر عن 

الإمام المعصوم.

نعرض في أدناه نقاط الضعف التي ينطوي عليها هذا الحديث:

نقطة الضعف الأولى: إنَّ تقسيم هذا الحديثُ لأسَرى الحرب على فئتيَن، وكونه يوجب 

قتل الأسرى الذين قبُِضَ عليهم قبل انتهاء الحرب، مُعارضٌِ لسِيرة رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

وسلَّمَ؛ لأنهّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في كلّ الحروب التي جرت تحت إشرافه وقبض المسلمون 

فيها على الأسرى لم يأمُر بتقسيم الأسرى على فئتيَن، ولم يأمر بقتل الأسرى المقبوض عليهم 

قبل انتهاء الحرب، بل عامَلَ جميع الأسرى بطريقة واحدة. وقد قبََضَ المسلمون في معركة بدر 

على سبعين أسيراً، وأطُلِقَ سراح ثمانية وستين شخصًا منهم، سواء ممن قبُِضَ عليهم قبل انتهاء 

الحرب أو بعدها، ولم يقُتلَ إلا اثنَان منهم)))، ولم يقُتلَا بوصفهما أسيرَي حرب، بل لجرائمهما 

التي ارتكباها في مكّة. وفي معركتيَ بني المصطلق وهوازن قبض المسلمون على العديد من 

موا على فئتيَن. الأسرى، ولكن أطلق سراحهم جميعًا من دون أن يقُسَّ

د بن حبان بن أحمد، المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، المصدر السابق، ج 1، ص 383. محمَّ 	(((
د بن أحمد بن عثمان بن قاَيْاز الذهبيّ، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، المصدر السابق، ج 2، ص  محمَّ 	(((

.339
»... فقتل من المسلمين أربعة عشر رجلً وقتل من المشركين من سادات قريش سبعون رجلً وأسر منهم  	(((
سبعون رجلً. فأمر رسول الله صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ برجلين من الأسارى فضربت أعناقهما وهما عقبة 
بن أبي معيط بن أبي عمرو ابن أمية والنضر بن الحارث بن كلدة بن عبد مناف بن عبد الدار، وأخذ 
الفداء من ثمانية وستين رجلً...«. أحمد بن إسحاق اليعقوبي )ت: بعد 292(، تاريخ اليعقوبي، )بيروت: 

دار صادر(، ص 46.



الجهاد في الإسلام202

خلاصة الأمر أنَّ ما يلقيه حديث طلحة بن زيد حول تقسيم الأسرى على فئتيَن وقتل مَن 

يقُبَض عليه قبل انتهاء الحرب معارضٌِ للِسيرة القطعيّة للنبيّ الكريم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ 

ومردود.

الآية خلافاً  نصّ  في  المذكورة  »يحُارِبون«  مفردةَ  الحديثُ  وظَّفَ  الثانية:  الضعف  نقطة 

للِحقيقة، إذ جاءت بمعنى »يقاتلون«. في حين إنَّ الفعل »يحُارِبون« بحسب قرينة ﴿وَيسَْعَونَ 

في الأرضِ فسادًا﴾ يعني بالمفسدين المحترفين الذين يتسببون بالفساد في المجتمع، وليس 

للأمر أيّ علاقة بمسألة الحرب والقتال. وإنَّ آيةَ المحاربة في متن الروايات طبُّقَت على مَن 

يهاجمون النّاسَ بالسلاح ويسلبون أمنهم، وهو من مصاديق الإفساد في الأرض.

نقطة الضعف الثالثة: يربط هذا الحديث آيةَ المحاربة بالحرب بين الكفّار والمسلمين، 

مشيراً إلى أسرى الحرب، ومقسّمًا إياّهم على فئتيَن، وقد وُضِعَ لكِلّ فئة حكم خاص. في حين 

إنَّ آية المحاربة لا تمتّ بأيّ صلة بالحرب بين الكفّار والمسلمين. وإنَّ هذا المطلب واضحٌ 

الفكرة  ذهنه  في  تدور  كانت  زيد  بن  ولعلَّ طلحة  والتوضيح.  الشرح  إلى  يحتاج  لا  لدرجةٍ 

المتداولة بين السنّة، إذ قالوا بأنَّ آيةَ المحاربة نزلت في المشركين))). وإنَّ هذه الفكرة أثارت 

الحرب  المشركين والمسلمين، وعند ذلك أصدر حكمًا لأسرى  بين  الحرب  في ذهنه مسألة 

وبحسب رأيه.

نقطة الضعف الرابعة: وَردََ في هذا الحديث أنَّه يجب أن تقُطَّع أيدي الأسرى وأرجلهم 

مِن خلاف، ]أي قطع اليد اليمنى والرجل اليسرى، أو العكس[ وألا يحُسَم موضع القطع ]أي 

لا يكُوى[ لئلّ ينقطع نزف الدم وليموت الأسير. لقد ورد كلّ ذلك في حديث طلحة بن زيد 

فقط، ولم يؤيدّ ذلك أيُّ حديث مرويّ عن السنّة والشيعة ولا أيّ فتوى فقهية. ذلك أنَّ قتل 

الأسير بهذا الأسلوب المتوحش وغير الإنسانيّ لا ينسجم مع أيّ ديانة سماوية ولا مع أيّ قانون 

وضعيّ ولا أيّ مبدأ أخلاقي.

جملة معترضة: إنَّ الفقهاء السنة والشيعة الذين طبقّوا آيةَ المحاربة على قطاّع الطريق 

المسلَّحين، قالوا بإجماع حول مسألة »قطع يد ورجل المحارب المفسد من خلاف« والمذكورة 

في الآية بأنهّ يجب حسم موضع القطع فورًا بالنار لئلا ينزف دمه، ولكي لا يموت))).

الحدود  كانت  لما  أنَّه  الحديث  هذا  في  وَردََ  ما  جملة  من  الخامسة:  الضعف  نقطة 

د بن جرير الطبري، جامع البيان، المصدر السابق، ج 10، ص 249. ينُظر: محمَّ 	(((
د الطوسي، المبسوط في فقه الإمامية، المصدر السابق، ج 8، ص 48، وكذلك: عبد الله  ينُظر: أبو جعفر محمَّ 	(((

بن أحمد بن محمد بن قدامة، المغني، المصدر السابق، ج 8، ص 308.



203 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

المذكورة في آية المحاربة -والتي خُيّر الإمامُ في إقامتها- مِن مصاديق القتل، فلذا يجب 

أن يكون حدّ قطع الأيدي والأرجل أيضًا من مصاديق القتل. ولذلك يجب عدم حسم موضع 

يعدو  لا  القول  هذا  أنَّ  بيد  الحد.  عليه  أجري  مُن  وليموت  الدم،  نزف  ينقطع  لئلّ  القطع 

كونه توهمًا، لأنَّه أولً: للِجرائم مراتب متفاوتة، وكلّ جريمة تتطلبّ عقوبة مختلفة. وثانيًا: 

العقوبة الرابعة المذكورة في الآية هي النَفيْ، والنفيُ لا يعَُدّ مِن مصاديق القتل مطلقًا.

نقطة الضعف السادسة: وَردََ في هذا الحديث أن معنى عبارة ﴿أوْ ينُْفَوا مِنَ الأرَضِ﴾ في 

نصّ الآية هو أن يطاردَ الخيلُ المقاتلَ حتىّ يهرب، وإذا أقُبِضَ عليه يقُتلَ بإحدى الطريقتيَن. 

وهذا الرأي مخالفٌ لمدلول الآية، ومخالف للِغة؛ لأنَّ النفي من البلد يعُني إخراج المرء من 

بلده ومسكنه، وإنَّ أيّ متعلمّ مبتدئ للغة العرب يفهم ذلك. لقد بلَغََ سوء الفهم بِطلحة بن 

زيد إلى درجةٍ نجده يعُقّد المعنى الواضح الذي تنطوي عليه عبارة ﴿أوْ ينُْفَوا مِنَ الأرَضِ﴾، إذ 

عرضها بطريقةٍ غير مفهومة وبنحوٍ لا يتقبّله أيّ أحد.

نقطة الضعف السابعة: فرََّقَ الحديثُ بين فئتيَن من أسرى الحرب، فبموجبه يجب قتل فئة 

وترك فئة أخرى. السؤال المعروض في هذا الصدد يستفهم عن الفرق بين الأسير الذي يقُبضَ 

عليه في أثناء القتال، والأسير الذي يقُبَض عليه بعد انتهاء القتال؟ الافتراض القائم هو أنَّ كلا 

الأسيرَين قاتلا ضدّ الإسلام، ولذا ليس ثمّة فرق بين هاتيَن الفئتيَن من الأسرى، ولذا ليس هناك 

أيّ مبرر لكلام طلحة بن زيد. أمّا ما جاء في كتاب )ولاية الفقيه( لآية الله الشيخ المنتظري في 

تبرير التمييز بين هاتيَن الفئتيَن مِن الأسرى، حيث قيل بأنَّ الأسرى المقبوض عليهم قبل انتهاء 

القتال إذا أطُلِقَ سراحهم قد يعودون إلى صفوف العدوّ، فإنهّ رأي غير مقبول. لأنَّ احتمال 

الالتحاق بصفوف العدوّ يظلّ قائمًا حتىّ بالنسبة للأسرى المقبوض عليهم بعد انتهاء القتال، 

ومن ثمَّ لا يمكن الأخذ بهذا التبرير. وإنَّ رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أيضًا كان لا 

يفرقّ بين فئتيَن من الأسرى، لأنَّه في حقيقة الأمر ما كان ثمّة فرق بينهما.

نقطة الضعف الثامنة: أهمل متنُ الحديث عبارةَ ﴿أنْ يصَُلَّبوا﴾ المذكورة في الآية، أي إن 

طلحة بن زيد لم يذكر شيئاً حول عقوبة الصَلب، المذكورة في الآية ضمن العقوبة الثانية. 

وهذا خطأ بحدّ ذاته، لأنَّه لما رَبطََ آيةَ المحاربة بِحَدّ الأسرى الحربيين كان عليه أن يوضّح أي 

فئة من الأسرى يجب صلبهم، ولكنّه لم يفعل ذلك.

بالنظر إلى نقاط الضعف الموجودة في متن الحديث المرويّ عن طلحة بن زيد، والتي لا 

يمكن غضّ النظر عنها، ولما كان هذا الراوي كذّاباً وواضعًا للحديث، وكان مكثراً في ذلك، فلذا 

لا يظلّ أدنى شكّ في أنَّ هذا الحديث ذا المتن المضطرب وغير المنسجم والذي يخلو من أيّ 



الجهاد في الإسلام204

فصاحة وبلاغة، يعَُدّ من ضمن الأحاديث التي وضعها، ومن ثمَّ لا يمكن مطلقًا الاستناد إليه، ولا 

سيما في مثل هذه المسألة المهمّة التي ترتبط بسفك دماء الأفراد. فهذا الحديث الموضوع 

يثبتّ حُكمًا وينسبه للإسلام، ويرُاد له أن يظلّ قائمًا حتىّ قيام الساعة.

الفتوى المستندة إلى حديث طلحة بن زيد

على الرغم مِن أنَّ حديث طلحة بن زيد يفتقر لأدنى درجةٍ مِن الاعتبار فإننا نجد الفقهاءَ 

الشيعة -ومع شديد الأسف- قد أفتوَا بمضمونه ومِن دون أيّ نقدٍ وتمحيص لمتن الحديث. 

وهذا مما يتطلَّب مراجعة الموضوع بنحو كامل ومِن كلّ أبعاده وجوانبه. لأنَّ هذه المسألة 

المعنيّة بقتل الأفراد في منتهى الأهميّة والخطورة، وترتبط مباشرةً بِسُمعة الإسلام.

تبدأ سلسلة هؤلاء الفقهاء بالشيخ الطوسي، إذ أوردََ مضمون حديث طلحة بن زيد بنحوٍ 

واضح، وأفتى بالاستناد إليه. يقول الطوسيُّ في كتاب )الخلاف(:

»الأسيرُ على ضَربيَن: ضَربٌ يؤُسَر قَبلَ أنْ تضََعَ الْحَربُْ أوَْزارهَا، فالإمامُ مخيَّرٌ فيه بين 

شيئَين: إمّا أنْ يقَتله، أو يقطع يدَيه ورجليَه ويتركه حتّى ينزف. وأسير يؤخَذ بعد أن 

المن، والاسترقاق، والمفاداة. وقال  أشياء:  بين ثلاثة  أوَْزارهَا، فهو مخيّر  الْحَربُْ  تضََعَ 

: هو مخيَّر بين أربعة أشياء: القتل، والمن، والمفاداة، والاسترقاق؛ ولم يفصل.  الشافعيُّ

وقال أبو حنيفة: هو مخيَّر بين القتل والاسترقاق، دون المنّ والمفاداة... دليلنا: إجماع 

الفرقة وأخبارهم. وقد ذكرناها في الكتاب الكبير«))).

أوَردََ الشيخُ الطوسيُّ هذه الفتوى في كتاب )النهاية()))، وفي )الجُمَل والعقود()))، وفي 

)المبسوط()))، وفي )الاقتصاد())) أيضًا، مما يلزم بنا أن نبحث حول الإجماع والأخبار التي أشار 

إليهما الطوسيّ، لنَِعلمََ هل الأمر كما زعم، أم ليس كذلك؟

د الطوسّي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 190 و191. )كتاب الفيء وقسمة الغنائم،  أبو جعفر محمَّ 	(((
المسألة 17: في حكم الأسير(.

د الطوسّي، النهاية في مجرد الفقه والفتاوی، المصدر السابق، ص 296، )باب قسمة  ينُظر: أبو جعفر محمَّ 	(((
الفيء وأحكام الأسارى(.

زاده  واعظ  محمد  وتحشية:  تصحيح  العبادات،  في  والعقود  الجمَل  الطوسي،  د  محمَّ جعفر  أبو  ينُظر:  	(((
خراساني، )مشهد: مطبعة جامعة مشهد، 1347ش، ]1969م[(، ص 158. )فصل في ذكر الغنيمة والفيء 

وكيفيّة قسمتهما(.
د الطوسّي، المبسوط في فقه الإمامية، المصدر السابق، ج 2، ص 20. ينُظر: أبو جعفر محمَّ 	(((

الرشاد، )طهران: منشورات مكتبة جامع  الهادي إلى طريق  الاقتصاد  الطوسّي،  د  أبو جعفر محمَّ ينُظرَ:  	(((
جهلستون، 1400هـ(، ص 315. )فصل في ذكر قسمة الغنيمة والفيء وكيفيتها، وحكم الأسرى(.



205 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

البحث حول الإجماع

أسرى  بحثوا في موضوعة  الطوسيّ قد  الشيخ  الذين سبقوا  الفقهاء  بأنَّ  نعلم  أن  ينبغي 

الحرب، ولكنّهم لم يذكروا شيئاً حول قتل الأسرى الذين يؤُسَرون قبل انتهاء القتال. وقد قال 

ابن أبي عقيل العماني –وهو من طبقة الكليني- حول أسرى الحرب:

»إذا ظَهَرَ المؤمنون على المشركين فاستأسروهم فالإمام في رجالهم البالغين بالخيار 

إنْ شاء استرقّهم، وإنْ شاء فاداهم، وإنْ شاء مَنَّ عَليهم. قال الله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ 

ا فِدَاءً  ا مَنًّا بَعْدُ وَإِمَّ وا الْوَثاَقَ فَإِمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَضَربَْ الرِّقَابِ حَتَّىٰ إذَِا أثَخَْنتُمُوهُمْ فَشُدُّ

حَتَّىٰ تضََعَ الْحَربُْ أوَْزَارَهَا﴾«))).

بحسب ما نرى أن ابن أبي عقيل لم يقسّم الأسرى على فئتيَن، ولم يذكر شيئاً حول قتل 

الأسرى الذين قبُِضَ عليهم قبل انتهاء القتال. ولأنهّ كان في مقام بيان أحكام الأسرى فلذا إنَّ 

قبُِضَ  مِمَن  أكانوا  قتلهم، سواء  يرى جوازاً في  أنه لا  يوضّح  الأسرى  لقتل  مجردّ عدم تطرقّه 

عليهم قبل انتهاء الحرب أو بعد انتهائها. وقد نسََبَ صاحبُ )الجواهر())) قولَ ابن أبي عقيل 

دوق. بناءً على هذا يمكن  نقلً عن آخرين إلى ابن جُنَيد الإسكافيّ الذي كان مِن طبَقة الصَّ

القول بأنَّ اثنَين من الفقهاء الشيعة سبقوا الشيخ الطوسيّ في البحث حول أسرى الحرب مِن 

دون أن يتطرقّوا بالحديث إلى قتل الأسرى المقبوض عليهم قبل انتهاء القتال. إذن مع وجود 

فتوى ابن أبي عقيل العُماني وفتوى ابن جُنَيد الإسكافي المعارضتيَن لفِتوى الشيخ الطوسيّ، 

ماذا سيكون تبرير الأخير في زعمه بالإجماع حول وجوب قتل الأسرى المقبوض عليهم قبل 

انتهاء القتال؟ إنَّ الشيخ الطوسيّ –على حدّ علمنا- كان أوّل فقيه أفتى بوجوب قتل الأسرى 

المقبوض عليهم قبل انتهاء القتال، ومن دون أن يكون ثمّة إجماع في هذه المسألة آنذاك 

حتىّ يمكن الزعم بذلك. هل مجردّ عدم العثور على مخالف صريح في هذه المسألة دَفعََ 

بالشيخِ إلى أن يدّعي الإجماع، وأنَّ مرادَه مِن الإجماع هو عدم وجود مخالف صريح في هذه 

المسألة؟ وإنْ كان ثمّة مخالف غير صريح؟ ربما الأمر كذلك.

فلنفترض الآن أنَّ جميع الفقهاء المعاصرين للشيخ الطوسي أفتوا مثله وبحسب ما جاء في 

حديث طلحة بن زيد؛ من الواضح أن دليلهم هو حديث طلحة بن زيد، ولأنَّ مدرك الإجماع 

معلوم فإنَّ الإجماع بحدّ ذاته لا يعَُدّ دليلً مستقلً.

د بن الُمطهّر الحلّ، مختلف الشيعة في أحكام الشريعة، تحقيق: مؤسسة  الحسن بن يوسف بن علي بن محمَّ 	(((
النشر الإسلامي، ط: الأولى، )قم: مؤسسة النشر الإسلامي لجماعة المدرسين، 1413هـ(، ج 4، ص 422.

د حسن الجواهري النجفي، جواهر الكلام، المصدر السابق، ج 21، ص 122. ينُظر: محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام206

على أيّ حال إنَّ الإجماعَ الذي زعُِمَ في حديث الشيخ الطوسي، وقدُّم بوصفه دليلً مستقلً، 

غير موجود، وعلى افتراض وجوده لا يعُدّ دليلً مستقلً ولا يثبت شيئاً.

البحث حول الأخبار

عَدَّ الشيخُ الطوسيُّ الأخبار أيضًا دليلً آخر لهذه المسألة وقال:

»دليلنا: إجماع الفرقة وأخبارهم. وقد ذكرناها في الكتاب الكبير، ]أيْ التهذيب[«))).

ما ينبغي أن نعلمه هنا هو أنَّ الشيخ الطوسيّ لم يذكر في كتاب )التهذيب( سوى خبراً واحدًا 

في هذه المسألة، وهو خبر طلحة بن زيد، وليس ثمّة خبر آخر حول ذلك. وإنَّ العَلّمة الحليّ في 

)التذكرة())) وصاحب )الجواهر())) لم يذكرا مدركًا لهذه الفتوى سوى خبر طلحة بن زيد. فلو كان 

خبراً آخر حول ذلك لوَردََ في هذين الكتابيَن اللذين يعُدّان من الكتب الاستدلالية المفصّلة. وقد 

عَلِمنا سَلفًَا بأنَّ خبر طلحة بن زيد هذا مِن أخباره الموضوعة، وليس فيه أدنى درجة من الاعتبار. 

فلما يكون طلحة بن زيد –بسبب بغضه لأبناء اللغة الفارسية- قادراً على وضع حديث يقول: »مَن 

تكََلَّمَ بالفارسيّة زادَتْ في خبّه، ونقصت مِن مروءته« فإنهّ يقدر أيضًا –وبسبب بغضه للكفّار- أن 

يضع حديثاً حول فئة من أسراهم ليقرر عقوبة قتلهم، عسى أن يتشفّى بذلك.

يأخذون  »الأصحاب  كون  حول  الفقيه(  )ولاية  كتاب  في  المنتظري  الله  آية  قول  وأمّا 

بروايات طلحة بن زيد، وإنَّ الشيخَ الطوسيّ يقول بأنَّ كتابهَ معتمَد«)))، فإنهّ لا يجعل حديثَ 

فيها  التي عمل  المواضع  ما  يفيد:  بسؤالٍ  يقُابلَ  القول  زيد مقبولً. لأنَّ مثل هذا  بن  طلحة 

الأصحابُ بروايات طلحة بن زيد؟ وبالنسبة للِمواضع التي استندوا فيها إلى رواياته هل كان 

عملهم صحيحًا أو خاطئاً؟ إنَّ كلّ واحدةٍ من روايات طلحة بن زيد –في حقيقة الأمر- يجب أن 

تخضع للِبحث والتمحيص، وأن ترُفضَ كلُّ رواية لا يؤيدّها دليلٌ مِن الكتاب أو السنة أو الأصول 

العقليّة، لأنهّ متهَّمٌ بالكذب وبِوَضع الحديث. وإنَّ أحاديثهَ كلهّا لا تعَُدّ حجّةً بنحوٍ مستقل، 

وإنَّ حديثهَ حول قتل الأسرى لم يؤيدّه أيُّ دليل، ومِن ثمَّ يعُدّ مردودًا. وبالنسبة لمسألة اعتماد 

م الإيضاح حول ذلك، ولا توجد حاجة للتكرار. كتابه فقد تقدَّ

د الطوسّي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 191. )كتاب الفيء وقسمة الغنائم، المسألة  أبو جعفر محمَّ 	(((
17: في حكم الأسير(.

ينُظر: الحلي، تذكرة الفقهاء، المصدر السابق، ج 1، ص 423. 	(((
د حسن الجواهري النجفي، جواهر الكلام، المصدر السابق، ج 21، ص 122. ينُظر: محمَّ 	(((

حسين علي المنتظري، دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية، ط: الثانية، )قم: منشورات تفكّر،  	(((
1415هـ(، ج 2، ص 409.



207 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

إذن اتضح أنَّ الفتوى التي أصدرها الشيخ الطوسي في ضوء مضمون حديث طلحة بن زيد، 

إذ أسندها للإجماع والأخبار ومرّ عليها من دون تأمّل، غير مقبولة. هنا قد يستذكر المرءُ كلامَ 

هَ نقدًا لفِتوى الشيخ  آية الله البروجردي )رضوان الله عليه( في مسجد )بالاسَر( بقم، حيث وجَّ

الطوسي في أثناء مجلس درس الصّلاة وقال: »إنَّ شيخَ الطائفة ]الطوسيّ[ كان كثير المشاغل، ولا 

سيمّا أنهّ كان متهجّدًا أيضًا، إذ لم تسنح له الفرصة الكافية ليخصص وقتاً كثيراً لكِلّ مسألة، ولعلهّ 

لم يستغرق بحثه في كلّ مسألة أكثر من ثلاث إلى أربع دقائق«. ما ذكََرهَُ آية الله البروجرديّ حول 

المواضع التي يشُهَد فيها ضَعفٌ في الإفتاء لدى الشيخ الطوسيّ من شأنه أن يكون عذراً مبرراً.

اتّباع الفقهاء لِلشيخ الطوسيّ

اتَّبَعَ الفقهاءُ الآخرون الشيخَ الطوسيَّ في هذه الفتوى منذ ذلك الزمان وحتىّ اليوم، إذ 

نقد وتمحيص،  أيّ  القتال ومن دون  انتهاء  قبل  المقبوض عليهم  رأيه في قتل الأسرى  قبلوا 

وثبّتوا هذه الفتوى في كتبهم. وقد أشار بعضهم إلى حديث طلحة بن زيد الذي يعَُدّ السند 

الوحيد لهذه الفتوى. وثمّة آخرون أوردوا مضمونه بوصفه فتوى لهم. وبالنظر إلى أهمية هذه 

المسألة نستعرض هنا أقوالهم:

ب(: 1. قال القاضي ابن البراّج في )المهذَّ

يجوز  فالذي  يستبقى،  لا  والآخر  استبقاؤه،  يجوز  ما  أحدهما  ضربيَن:  على  »الأسارى 

استبقاؤه: كلّ أسير أخذ بعد تقضّي الحرب والفراغ منها، والذي لا يسُتبقى: هو كلّ أسير 

أخذ قبل تقضّي الحرب والفراغ منها«))).

2. وقال ابنُ حمزة ]الطوسي[ )ت: 560( في )الوسيلة(، نقلً عن )الجوامع الفقهية(:

»الأسير ثلاثة أضرب: رجال، ونساء، وذراري. فالرجل ضربان: إمّا أسر قبل انقضاء القتال، 

أو بعده. فالأول: إنْ لم يسلم كان الإمام مخيرًا بين شيئين، قتله، وقطع يديه ورجليه 

وتركه حتى ينزف...«))).

3. وقال ابن زهرة في )الغُنية(:

»مَن أخََذَ أسَيرًا قَبلَ أنْ ﴿تضََعَ الْحَربُْ أوَْزارَها﴾ وَجَبَ قتله، ولم يجز للِإمام استبقاؤه«))).

عبد العزيز بن البّراج الطرابلسي، المهذَّب، )د.م، مؤسسة النشر الإسلامي، 1406هـ(، ج 1، ص 316. 	(((
ابن حمزة الطوسي، الوسيلة، تحقيق: محمد الحسون، ط: الأولى، )قم: منشورات مكتبة آية الله المرعشي،  	(((

1408هـ(، ص 203.
حمزة بن علي بن زهرة الحلبي، غنية النزوع إلى علمَي الأصول والفروع، تحقيق: إبراهيم البهادري، )قم:  	(((

لام،  د.ت(، ص 205. مؤسسة الإمام الصادق عليهِ السَّ



الجهاد في الإسلام208

4. وقال ابن إدريس في )السرائر(:

»والأسارى، فعندنا على ضربيَن، أحدهما أخذ قبل أن ﴿تضََعَ الْحَربُْ أوَْزارهَا﴾، وينقضي 

الحرب والقتال، فإنهّ لا يجوز للإمام استبقاؤه، بل يقتله، بأن يضرب رقبته، أو يقطع 

يديه ورجليه، ويتركه حتّى ينزف ويموت...«))).

5. وقال المحقق الأوَّل ]الحليّ[ في )الشرائع(:

»الذكور البالغون ]مِن الأسرى[ يتعيّن عليهم القتل إنْ كانت الحربُ قائمةً ما لم يسلموا، 

والإمامُ مخيَّرٌ إنْ شاءَ ضَربََ أعناقَهم، وإنْ شاءَ قَطَعَ أيديَهم وأرجلَهم مِن خِلافٍ وترََكَهُمْ 

يَنزفِونَ حتّى يمَوتوا، وإنْ أسروا بعد تقضّي الحرب لم يقُتَلوا، وكان الإمامُ مخيّرًا بين 

المنّ وَالفِداء وَالاسترقاق«))).

6. وقال العَلّمة الحليّ في )التذكرة(: 

القتال، لم  »...والبالغون الأحرار ]مِن الأسرى[ فإنْ أسروا قبل تقضي الحرب وانقضاء 

يجز إبقاؤهم بفداء ولا بغيره، ولا استرقاقهم، بل يتخيّر الإمام بين قتلهم وبين قطع 

أيديهم وأرجلهم من خلاف فيتركهم حتّى ينزفوا بالدم ويموتوا«))).

7. وقال الشهيد الأوَّل في )اللمعة(: 

أنَْ  إِلَّ  قَائِمَةٌ  والْحَربُْ  أخُِذُوا  إنِْ  حَتْمًا  يُقْتَلوُنَ  الأسرى[  ]مِن  الْبَالِغُونَ  كُورُ  والذُّ  ...«

يُسْلِمُوا...«))).

8. وقال الشهيد الثاني في )شرح اللمعة(:

أيديهم،  وَقَطْعِ  رقابهم،  ضَرب  بَينَ  الشخصيّة[  إرادته  ]أيْ  شَهوة  تخَيّر  الإمِامُ  »يتَخيَّرُ 

وَأرجُلَهُم، وَترَكهم حَتّى يمَوتوا إن اتفَّقَ وَإلّ أجهَزَ عَليهِم«))).

العَلّمة  قول  المقاصد( في معرض شرحه  )جامع  ]الكَركيّ[ في  الثاني  المحقق  وقال   .9

الحليّ »ويتركهم حتىّ ينزفوا ويموتوا«:

د بن منصور بن أحمد بن إدريس الحلّ، السرائر الحاوي لتحرير الفتاوي، المصدر السابق، ج 2، ص  محمَّ 	(((
12، )من باب قسمة الفي‌ء وأحكام الأسارى(.

جعفر بن الحسن الحلّ، شرائع الإسلام في مسائل الحلال والحرام‌، المصدر السابق، ج 1، ص 288. 	(((
الحسن بن يوسف بن علي بن المطهر الحلّ، تذكرة الفقهاء، المصدر السابق، ج 9، ص 154 و155. 	(((

د بن جمال الدين مكّ العاملي ]الشهيد الأوّل[، اللُمعة الدمشقيّة في فقه الإمامية، )د.م، دار التراث،  محمَّ 	(((
الدار الإسلامية، د.ت(، ص 83.

زين العابدين بن نور الدين العاملي ]الشهيد الثاني[، الروضة البهيّة في شرح اللمعة الدمشقية، المصدر  	(((
السابق، ج 2، ص 401.



209 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

»وفيه قوله: )ويموتوا( تنَبيهٌ عَلى أنهّ لا بُدَّ مِن مَوتهِِم، وَإلّ لَم يَتَحقَقْ الامتثالُ، فلَوْ لَمْ 

يَموتوا بِذلكَ فَلا بُدَّ مِن الإجِهازِ عَلَيْهِم«))).

10. وقال الشيخ جعفر الكبير في )كشف الغطاء(:

»وأمّا البالِغون العاقِلون، فإنْ استَولى عَليهِم وَالحربُ قائِمةً، قُتِلوا«))).

11. وقال صاحبُ )الجواهر(:

»الذكور البالغون ]من الأسرى[ يتعيّن عليهم القتل إنْ أسروا وقد كانت الحربُ قائمةً 

ولَم تضع أوزارهَا«))).

12. وقال آية الله المنتظري في كتابه )ولاية الفقيه(:

»لا خلاف بيننا في القسم الأول ]أي الأسرى الذين أسروا قبل انتهاء الحرب[ في تعيّن 

القتل وحرمة الإبقاء«))).

إنَّ كلً مِن الفقهاء الاثني عشر المتقدّم ذِكرهُم قبَِلوا فتوى الشيخ الطوسيّ نفسَها ومن 

ذلك  فعلوا  فلو  هذا.  غير  الأمر  يكون  أنْ  بالحسبان  يأخذوا  ولم  وتمحيص،  دراسة  أيّ  دون 

لأخضعوا الموضوعَ لمزيدٍ من البحث والتحقيق. وقد تسُتحَضَرُ هنا تلك العبارةُ المعروفة التي 

قيل فيها بـ»أنَّ الفقهاءَ بعد الشيخ الطوسيّ كانوا مقلدّين له لمدّة«. لقد جَرتَْ عادةُ الفقهاء 

على  يعثروا  لم  وإذا  الآخرين،  الفقهاء  كتب  إلى  يرجعوا  أنْ  ما  فقهيةً  مسألةً  دراستهم  عند 

خلاف في المسألة، حتى يقبلون الرأيَ نفسَهُ الذي وَردََ في الكتب، ولم يروا ثمَّة حاجة في 

استقصاء جذور المسألة. وهذا ما حَصَلَ في هذه المسألة، إذ قبل جميعُ الفقهاء المذكورين 

هذه المسألةَ عن ثقةٍ واطمئنان، مؤكّدين أنَّ الأسرى الذين يقُبَض عليهم قبل انتهاء الحرب 

لا بدَُّ مِن قتلهم، وهذا تكليفٌ إلهيّ. وإذا لم يمَُت الأسير بقطع يدَه وَرجله لا بدَّ مِن الإجهاز 

عليه امتثالً لأمرِ الله تعالى.

علّي بن الحسين الكركي العاملي، جامع المقاصد في شرح القواعد، المصدر السابق، ج 3، ص 392. 	(((
جعفر كاشف الغطاء، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغرّاء، تحقيق: مكتب الإعلام الإسلامي فرع  	(((

خراسان، )د.م، مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي، د.ت(، ج 4، ص 377.
د حسن النجفي الجواهري، جواهر الكلام، المصدر السابق، ج 21، ص 122. محمَّ 	(((

حسين علي المنتظري، دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية، المصدر السابق، ج 3، ص 263. 	(((



الجهاد في الإسلام210

ما المراد مِن تقضّي الحرب؟)))

وَلأنَّ الفقهاءَ كانوا لا يرومون إقامة مثل هذا الحكم فلذا لم يبحثوا حول المراد مِن تقضّي 

الحرب أو القتال؟ ولم يوضّحوا هل المراد انتهاء إحدى العمليات القتالية في ساحة الحرب؟ أم 

المراد انتهاء الحرب كلهّا؟ على سبيل المثال إذا استغرقت حَربٌ مثل الحرب الإيرانية العراقية 

ثماني سنوات ونفُّذَتْ فيها مئة عمليّة قتالية، وقبُِضَ في كلّ مِن هذه العَمَليات على ألفِ أسير 

-على أن يقُبَض على خمسمئة منهم في أثناء العَمَليّة القتالية، وعلى خمسمئة آخرين بعد انتهاء 

العملية- عند ذلك إذا كان المراد مِن »تقضّي الحرب« هو انتهاء كلّ واحدةٍ من هذه العمليات 

بنحو مستقل سيتوجَّب قتل خمسين ألف مِن هؤلاء الأسرى البالغة أعدادهم مئة ألف أسير، 

والإبقاء على خمسين ألف الباقين. أمّا إذا كان المراد من »تقضّي الحرب« هو انتهاء الحرب كلهّا 

سيتوجّب قتل تسع وتسعين ألفًا وخمسمئة أسير، والإبقاء على خمسمئة أسير فقط، وهم الذين 

قبُِضَ عليهم بعد الانتهاء من العملية القتالية الأخيرة! لو أراد مقلدّو هؤلاء الفقهاء في يومٍ ما أن 

ينفّذوا هذا الحكم سيلتبس عليهم الأمر وسيكونون في حَيرةٍ من أمرهم.

الفقهي  الفرع  هذا  إيضاح  فيجب  والتنفيذ  للِعملِ  تكُتبَ  الفقهية  المسائل  كانت  إذا 

ليِدرك منفّذو الحكم مُهمّتهَم وتكليفَهم. وإذا أراد هؤلاء الفقهاء أن يختاروا أحدَ الاحتماليَن 

»تقضّي  مِن  المرادَ  أنَّ  الحكم  دليل هذا  مِن  سَيَستظَهِرون  أنهّم  قوياً  ظنًّا  فيُظنَّ  المذكورَين 

إذا كانت  القتاليّة. لأنَّه  العَمَليات  الانتهاء من إحدى  كلهّا، وليس  الحرب  انتهاء  الحرب« هو 

الحربُ قائمةً ولم تضع أوزارهَا بعد فلا يعُبَّر في العُرفِ عن انتهاء عملية قتالية ما بـ»تقضّي 

الحرب« أو انتهاء القتال. وبناءً على هذا سيفتون –]بحسب الفرض آنف الذكر[- بوجوب قتل 

تسع وتسعين ألفًا وخمسمئة أسير من أصل مئة ألف أسير، وذلك امتثالً لأمر الله تعالى.

هذه الفتوى مبنيّةٌ على التسامح

إنَّ فتوى الشيخ الطوسيّ حول قتل الأسرى المقبوض عليهم قبل انتهاء الحرب مَبنيّةٌ على 

المسامحة منذ البداية، ففي مثل هذه المسألة الخطيرة لم ترُاعَ الأصول العِلميّة والموازين 

المعتمدة والمقبولة لدى الفقهاء، وذلك لدِليليَن:

الدليل الأوّل: يقول الشيخ الطوسيّ في كتاب )عُدّة الأصول(: 

على  ويدلّ  فين[  والمضعَّ المتَّهمين  رواية  ]أي  روايتهَم  يعضّد  ما  هناك  كان  »إنْ 

الحرب«  الحرب« و»انقضاء  التعبيرات مثل »تقضّ  الفقهيّة في جملة من  النصوص  وَردََ هذا المعنى في  	(((
و»قبل أن تضع الحرب أوزارها«، وكلهّا وَردََتْ في سياق واحد، والمراد »انتهاء الحرب أو القتال«.



211 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

صحّتها وَجَبَ العمل به، وإنْ لم يكن هناك ما يشهد لرِوايتهم بالصحّة وَجَبَ التوقفّ في 

أخبارهم«))).

العِلميّ للِشيخ فقد كان عليه أن يتجنَّب العمل بحديث طلحة بن  الرأي  بناءً على هذا 

زيد، وألا يصدر فتوى في ضوء مضمون ذلك الحديث، لأنَّ هذا الراوي متهّم بالكذب ووضع 

الطوسي  الشيخ  يكون  أن  المستبعَد جدًا  وَمِن  الرجال،  عِلم  الخبراءُ في  إذ ضعّفه  الحديث، 

-والذي يعُدّ مِن المتخصصين في علم الرجال- غير مُطلّعٍ على رأي علماء الرجال السنّة حول 

طلحة بن زيد. فالرجاليون الذين سبقوا الشيخ، من أمثال البخاري صاحب )الصحيح(، وأحمد 

بن حنبل، وابن أبي حاتم، وابن حباّن، كلُّ هؤلاء ضَعّفوا طلحة بن زيد وعرفّوه واضعًا للِحديث. 

وَمِن جانبٍ آخر ليس ثمّة دليل مِن الكتاب والسنّة وَمِن الأصول العقليّة يؤيدّ هذا الحديث 

الذي أفتى الشيخُ بناءً على ما جاء فيه. فلذا، وفي ضوء القاعدة العُلمائية التي ذكرها الشيخُ 

بنفسه في )عُدّة الأصول(، وهي مقبولة لدى الفقهاء الآخرين أيضًا، كان عليه أن يتوقفّ في 

حديث طلحة بن زيد، وألّ يفتي بناءً عليه. وبعبارةٍ أخرى كان عليه أن يلتزم بما قاله هو. ولكنَّ 

الشيخ الطوسيّ مع كلّ عظمته العِلميّة عَمَلَ على خلاف ما قالهَ، وأفتى بحسب ما وَردََ في 

حديث طلحة بن زيد. ولا يمكن لهذا الأمر أنْ يكون له سبب سوى »المسامحة«، إذ لا يمكن 

أن يقُال بأنَّ الشيخَ كان يعتقد بأنَّ تضعيف طلحة بن زيد مِن لدن السنّة رأي مُغرضِ وغير 

منصف، وأنهّ تجاهل مسألةَ تضعيفه لهذا السبب.

الدليل الآخر: ذكََرَ الشيخُ الطوسيّ حول قطع يد الأسير ورجله: »يقطع يدََيه ورجِليَه«، بينما 

يعُدّ مستمسك فتواه، عبارة »قطع يدَه ورجله  الذي  وَردََتْ في نصّ حديث طلحة بن زيد، 

مِن خلاف«، وبحسب ما جاء في آية المحاربة. أي ينبغي قطع يدٍ واحدة ورجل واحدة من 

خلاف، إذ أنَّ عبارة »مِنْ خلاف« تفيد قطع يدٍ واحدة ورجل واحدة. فإذا كان المطلوب قطع 

اليدَين والرجليَن معًا لفقدت عبارة »مِن خلاف« معناها. ولأنَّ طلحة بن زيد كان يريد تطبيق 

آية المحاربة على مسألة قتل أسرى الحرب أورد العبارة المذكورة في نصّ الآية نفسها وأضاف 

العبارة  هذه  أضاف  فقد  يمَُوتَ«.  حَتَّى  دَمِهِ  فِي  طُ  يتَشََحَّ وَترَكََهُ  حَسْمٍ  »وبِغَيْرِ  قائلً:  عليها 

تحقيقًا لغايته المتمثلّة بموت الأسير.

كان يفُترضَ بالشيخ عند إيراد هذه الفتوى في كتاب )الخلاف( أن يراجع متن الحديث 

د رضا الأنصاري القمّي، ط: الأولى، )قم:  د الطوسي، العُدّة في أصول الفقه، تحقيق: محمَّ أبو جعفر محمَّ 	(((
مطبعة ستارة، 1417هـ(، ج 1، ص 151. )الفصل ]5[، في ذكر القرائن التي تدلّ على صحّة أخبار الآحاد 

حُ به الأخبار بعضها على بعض، وحُكم المراسيل(. أو على بطلانها، وما ترُجََّ



الجهاد في الإسلام212

لعبارات  مخالفًا  شيئاً  يذكر  لا  لكي  فتواه  في  إليه  استند  الذي  زيد  بن  طلحة  عن  المرويّ 

العبارات  إيراد  ينبغي  لكَان  تعبّدياً  أمراً  المذكورين  الأسرى  قتل  وجوب  كان  فإذا  الحديث. 

نفسها في متن الفتوى ليِتحقق الامتثال للِأمر، وَمِن ثمَّ يجب قطع يدٍ واحدة ورجل واحدة 

مِن جسم الأسير لتِطول فترة احتضاره وَليِنال مزيدًا مِن العذاب الجسدي! أمّا إذا قطُِعَت يداه 

ورجلاه معًا سينزف قدرًا أكبر مِن الدم وسرعان ما تزُهَق روحه وبهذا لا يلاقي قدرًا كبيراً مِن 

الشيخ  التعذيب، وهذا ما يعارض متن الحديث، ومن ثمَّ لا يتحقق الامتثال للأمر! يبدو أنَّ 

الطوسيّ قد كَتبََ فتواه معتمدًا على ذاكرته ومِن دون الاعتناء بمتن الحديث، وقال بوجوب 

بهذه  الاعتناء  المسامحة وعدم  الأمر سوى  لهذا  مِن سبب  الأسير ورجليَه«؛ وما  يدََي  »قطع 

المسألة المهمّة.

تسامح ابن حمزة وابن إدريس

وَمِن الغريب جدًا وجود المسامحة المذكورة لدى بعض الفقهاء الآخرين أيضًا، فعلى سبيل 

المثال ذكََرَ كلٌّ مِن ابن حمزة في )الوسيلة( وابن إدريس في )السرائر(:

»... قطع يديه ورجليه ]أيْ الأسير[ وتركه حتّى ينزف«))).

وكأنَّ هذين الفقيهَين نقََلا عبارةَ الشيخ الطوسيّ عينها التي ذكرها في كتاب )الخلاف(، 

ومن دون أيّ محاولة لاستقصاء جذور المسألة. ويعود سبب ذلك إلى حُسنِ ظنّهما وثقتهما 

كان  حين  في  ونقصان.  زيادة  دون  ومن  هي  كما  عبارته  أوردا  إذ  الطوسيّ،  بالشيخ  التامة 

يفُترض بهما في أثناء كتابة هذه الفتوى أن يراجعا روايةَ طلحة بن زيد التي تمثلّ مدرك هذه 

الفتوى، وأن يدوّنا ما ورد في متن الرواية. ولكنّهما لم يفعلا ذلك، وما مِن سبب لهذا الأمر 

سوى التسامح.

]من  واحدة  ورجِل  واحدة  يدٍَ  قطع  الأسير  حَدّ  عَدّو  الذين  الفقهاء  إنَّ  معترضَة:  جملةٌ 

خلاف[، وبنحوٍ يموت من نزف الدم، لم يحددوا موضع القطع؟ فهل يجب قطعه من المعصَم؟ 

أم مِن المرفقَ؟ أم من الكتف؟ وبالنسبة للِرجِْل، هل يجب قطعها من الكاحِل؟ أم من الركبة؟ 

أم من موضع أعلى من الركبة؟ ولم يحددوا أيضًا هل يجب قطع اليد اليُمنى والرجِل اليُسرى؟ 

أم العكس؟ أم أن المكلَّف مخيَّر في ذلك؟

د الحسون، ط: الأولى، )قم: منشورات مكتبة  محمد بن علي بن حمزة الطوسي، الوسيلة، تحقيق: محمَّ 	(((
آية الله العظمى المرعشي النجفي، 1408هـ(، ج 1، ص 203. وكذلك: ابن إدريس الحلّ، السرائر الحاوي 

لتحرير الفتاوي، المصدر السابق، ج 2، ص 12.



213 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

تسامح العَلّمة الحلّي

مَ العَلّمةُ الحليُّّ كتابهَ )خلاصة الرجال( على قسمَين، وقال بأنهّ أوَردََ في القسم الثاني منه  قسََّ

»مَن ترَكَتُ روايتهَ أو توقفّتُ‌ فيه«)))، ثمَّ ذكر طلحةَ بن زيد في القسم الثاني منه))). وكان يتُوقَّع 

هُ من الرواة غير  من العَلّمة أن يلتزم بما قاله سَلفًَا، وأنْ لا يعمل بحديث طلحة بن زيد الذي عَدَّ

الموثوق بهم، وأن لا يفتي بحسب حديثه. ولكنَّ الحليّ، وعلى خلاف المتوقَّع، عمل بحديثه 

وأفتى مستندًا إلى مضمون روايته. فقد ذكََرَ في كتابه )التذكرة( أنَّ الأسرى البالغين الأحرار على 

ضربيَن، منهم مَن يؤسَر قبل تقضّي الحرب، ومنهم بعد أن تضع الحربُ أوزارها، وقال:

»إنْ أسروا قبل تقضّي الحرب وانقضاء القتال، لم يجز إبقاؤهم بفداء ولا بِغيرهِ، ولا 

استرقاقهم، بل يتخيّر الإمامُ بين قتلهم‌ وبين قطع أيديهم وأرجلهم مِن خلاف فيتركهم 

حتّى ينزفوا بالدّم ويموتوا. وإنْ أسروا بعد أن وضعت )الْحَربُْ أوَْزارهَا( وانقضى القتال، 

لم يجز قتلهم«))).

وقال بعد ذلك:

»وأمّا الذي يدلّ على التفصيل قول الصادق عليه السلام«))).

الصادق  جعفر  الإمام  عن  مرويًّا  حديثاً  بوصفه  زيد  بن  طلحة  بحديث  يستشهد  ثمَّ 

لام ويقدّمه دليلً لفِتواه. وفي كتابه )مختلف الشيعة( يذكر قولَ ابن أبي عقيل  عليهِ السَّ

الجميع  فئتيَن، حيث عدَّ حكمَ  رفَضََ تقسيم الأسرى على  الذي  )المتقدّم ذكره(،  العماني 

حكمًا واحدًا، ولم يفُتِ بقتل فئةٍ واحدة من الأسرى. ثمَّ ينوّه إلى أنَّ قول ابن أبي عقيل 

لا ينسجم مع المشهور، فالمشهور على حدّ تعبيره: »ما ذكره الشيخ، لما رواه طلحة بن 

زيد«))). بيد أنَّ هذا القول المشهور قد جرى تداوله بعد الشيخ الطوسيّ، وهو يستند إلى 

إذ  التسامح،  على  بناءً  مشهورًا  قولً  بات  فقد  حجّةً.  يعُدّ  لا  الذي  زيد  بن  طلحة  حديث 

الكليني. ومن ثمَّ تكون مثل  لم يكن كذلك في عصر ابن أبي عقيل الذي يعُد من طبقة 

هذه الشهرة فاقدة للاعتبار، إذ لا يمكن ردّ قول ابن أبي عقيل بحجّة مخالفته لمثل هذه 

الشهرة.

ابن الُمطهّر الحلّ، ترتيب خلاصة الأقوال في معرفة الرجال‌، تحقيق بنیاد پژوهش های اسلامي، ط: الأولى،  	(((
سة، 1381هـ.ش، ]2002م[(، ص 52. )مشهد: الآستانة الرضويةّ المقدَّ

ينُظر: المصدر نفسه، ص 249. 	(((
الحسن بن يوسف بن المطهر الحلّ، تذكرة الفقهاء، المصدر السابق، ج 9، ص 154 و155. 	(((

المصدر نفسه، ج 9، ص 157. 	(((
الحسن بن يوسف بن المطهر الحلّ، مختلف الشيعة في أحكام الشريعة، المصدر السابق، ج 4، ص 423. 	(((



الجهاد في الإسلام214

على أيّ حال إنَّ قولَ العلّمة الحليّ بأنَّ ما رواه طلحة بن زيد يمثلّ حديثاً للِإمام الصادق 

ينطوي على تسامح واضح، ذلك أنَّ هذه العبارة تشُعِر بأنَّ العَلّمةَ قد عَدَّ هذا الحديث حتمًا 

مِن أقوال الإمام الصادق، في حين هو مَن صرَّح بأنهّ خصص القِسمَ الثاني مِن كتابه )خلاصة 

الأقوال( لمن »ترَكَتُ روايتهَ أو توقفّتُ‌ فيه«، حيث ذكََر طلحةَ بن زيد ضمن هؤلاء. ولذا لا 

لام. يمكن عدّ حديث طلحة بن زيد مِن أقوال الإمام الصادق عليهِ السَّ

وثمّة تسامح واضح آخر في رأي العلامة الحليّ، وهي أنهّ اعتمد حديثَ طلحة بن زيد 

بوصفه حجّةً شرعيةً وأفتى بحسب مضمونه. إنهّا مسامحة أخرى، لأنَّ طلحةَ بن زيد في رأيه 

غير ثقة، ومِن جانبٍ آخر ليس ثمّة دليل من الكتاب والسنة والموازين العَقلية لتأييد حديثه. 

فلذا لا يمكن الاستناد إليه والإفتاء في ضوء مضمونه.

م أنَّ قولَ العَلّمة الحليّ )رضوان الله عليه( ينطوي على تسامحين واضحين،  اتضح مما تقدَّ

وهذا ما يثير الحيرةَ والأسف، إذ بدأت هذه المسامحة المضرةّ مِن الشيخ الطوسيّ، وتسرّبت 

إلى آراء ابن حمزة وابن إدريس، ثمّ إلى العلّمة ]ابن المطهر[ الحليّ، واستمرَّت إلى يومنا 

هذا!

ما سبب هذا التسامح؟

يبدو أنَّ سبب تسامح هؤلاء الفقهاء الكبار في هذه المسألة المهمّة هو عزلتهم وابتعادهم 

عن الصراعات الاجتماعية، إذ لم يتصوّروا يومًا أنهّم سيحتاجون في يومٍ ما إلى تنفيذ هذه 

الفتوى. ففي مثل هذه البيئة والعزلة تناولوا هذه المسألة ككثيرٍ من المسائل الأخرى بنحوٍ 

ذهني ونظري، وليس من أجل التنفيذ والعمل. ولأنَّهم كانوا لا يرومون العمل بهذه الفتوى لم 

يتكوّن لديهم حافز للِتعمّق فيها. ولأنَّهم أيضًا كانوا يعملون على وضع مدوّنة فقهية متكاملة، 

فقد دوّنوا مسألة أسرى الحرب بنحوٍ عابر. ففي مثل هذه الظروف يكون عدم التعمّق في مثل 

هذه المسائل أمراً طبيعيًا، ولا يستدعي اللوم، لأنَّ مثل هذا التسامح قد جاء بسبب عوامل 

قاهرة كانت تحكم البيئة آنذاك، وكانت خارجة عن إرادة الفقيه.

ولكن لو كان هؤلاء الفقهاء حُكّامًا، واندلعتْ حربٌ ما، وقبُِضَ على آلاف الأسرى، هل كانوا 

بأنَّ الآيةَ  الذين يعلمَون  الفقهاء  الفتوى؟ إنَّ هؤلاء  ينُفّذ هذه  بأنْ يكونوا هم مَن  سيرضون 

ثتْ عن إطلاق سراح الأسرى، والآيةُ 70 مِن سورة الأنفال أمََرتَْ  د تحدَّ الرابعةَ مِن سورة محمَّ

اللهُ عليهِ  النَّبيَّ صلَّى  بِلطُفٍ وَليْن، وأنَّ  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بأنْ يعاملَ الأسرى  النَّبيَّ صلَّى 

وآلهِ وسلَّمَ عامَلَ أسرى معركة بدر وبني المصطلق وهوازن برأفة أبويةّ، وأطلق سراحَ الجميع؛ 



215 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

م أن يقطعوا أيدي وأرجل آلاف الأسرى، ويتركوهم  هل يرضى هؤلاء الفقهاء وفي ضوء ما تقدَّ

المجزرة  هذه  مثل  في  ضرورة  أيةّ  تكون  أن  دون  ومِن  الموت؟  حتى  بدمائهم  يتشحّطون 

المتوحشة؟ لا شكَّ في أنَّهم كانوا سيعيدون النظرَ في هذه الفتوى، ولما كانوا يفتون بالاستناد 

إلى حديث طلحة بن زيد الفاقد للاعتبار، وَلكَانوا يعَودون إلى القرآن وسيرة النَّبيّ صلَّى اللهُ 

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ.

الفقهاء السنّة يرفضون هذه الفتوى

الحَدَثُ العجيب الذي نشهده حول هذه المسألة هو أنَّ الفقهاءَ السنّة لم يفتوا بالاستناد 

إلى حديث طلحة بن زيد السنّي الذي يمثلّ المدرك الرئيس لفتوى الفقهاء الإمامية. أي إنَّ 

القول بوجوب قتل الأسرى المقبوض عليهم قبل انتهاء الحرب يعُد من منفردات فقه الإمامية. 

ولا يمكن أن نقول بأنَّ العلماء السنّة كانوا غير مطلعين على حديث طلحة بن زيد، لأنَّهم 

ذكروا سيرة طلحة بن زيد، وأشاروا أيضًا إلى أنَّه روى الحديثَ عن الإمام جعفر الصادق عليهِ 

لام ))). السَّ

زيد،  بن  لطِلحة  الحديث  هذا  على  مطلّعين  كانوا  السنّة  الفقهاء  بأنَّ  القول  يمكن  إذن 

ولأنَّهم يعدّونه كذّاباً وواضعًا للِحديث فلم يثقوا بحديثه، ولم يفتوا بالاستنادِ إلى مضمون ما 

رواه. ومِن العجب العجاب هو أن يعمل الشيعةُ بحديث مَن هو فاقد للاعتبار ومطرودٌ لدى 

أقرانه في المذهب، بل لم يوثقّه أيّ أحدٍ من العلماء الشيعة!

الشُهرةُ لا تجبر ضعف السند

الحديث  إنَّ  السند. أي  الشهرةَ تجبر ضعف  أنَّ  الفقهاء هو  بين  مِن جملة ما هو شائع 

الضعيف في سنده إذا عمل به مشهورُ الفقهاء وأفتوا بمضمونهِ فإنَّ عملَ الفقهاء هذا يجبر 

سنده، ومِن ثمَّ يغدو الحديثُ الضعيفُ معتبراً كالحديث الصحيح، ويمكن الإفتاء بمضمونه. 

يقول صاحب )الجواهر( حول حديث طلحة بن زيد ومسألة الأسرى:

تضع  ولم  قائمةً  الحربُ  كانت  وَقد  أسِروا،  إنْ  القتل  عليهم  يتَعيّنُ  البالغون  »الذكور 

أوزارهَا، بلا خلاف محقَق مُعتدّ به أجده فيه، وإنْ حكي عن الإسكافيّ أنهّ أطلق التخيير 

ا  بين الاسترقاق والفداء بهم والمنّ عليهم، ومقتضاه عدم القتل، لكنّه معلوم البطلان نصًّ

د بن أحمد بن حَجَر العَسقلانّي، تهذيب التهذيب، المصدر السابق، ج5، ص  ينُظر: أحمد بن علّي بن محمَّ 	(((
.15



الجهاد في الإسلام216

وفتوى، ففي‌ خبر طلحة بن زيد المنجبر بما عرفت »سمعتُ أبا عبد الله عليه ‌السّلام 

يقَول... ]إلى آخر الحديث[«))).

معنى هذا الكلام هو أنَّ حديث طلحة بن زيد بِنفسه لا يعُدّ حجّةً، ولكنّه غدا حجّةً بإفتاء 

مشهور الفقهاء بمضمونه. بيد أنَّ هذا الرأي غير صحيح، لأنَّ الفقهاءَ الذين أفتوا بمضمون هذا 

الحديث قد عملوا باجتهادهم، ونحن نعلم أنَّ اجتهاد الفقيه –أيًّا كان- لا يعُدّ حجّةً للفقهاء 

الآخرين، سواءً أكان هذا الاجتهاد لفقيه واحد، أو لمجموعةٍ من الفقهاء. فلذا إنَّ اجتماعَ جملة 

من الاجتهادات غير الحجّة -التي يعُبَّر عنها بالشهرة- لا يحقق الحجّة. وما يمكن أن نستنتجه 

من ذلك هو أنَّ الشهرةَ ليست حجّةً. ومن جانبٍ آخر نعلم أنَّ الحديث ضعيف السند ليس 

بحجّة، إذن كيف يمكنُ تحقق الحجّة مِن اجتماع أمرَين لا يعُدّان حجّةً؟ فهل يمكن تحقق 

عدد صحيح من اجتماع صفرَين؟ أبدًا.

لنفترض الآن، فرضًا غير صحيح، أنَّ الشهرةَ تجبر ضعف السند. سيكون معنى هذا القول 

أنَّ الحديث الضعيف لا يعُدّ حجّة قبل حصول الشهرة. ثمَّ نتساءل: ما الدليل الذي كان بحوزة 

للِفقيه  بالنسبة  الحال  وكذا  الشهرة؟  حصول  وقبل  زيد،  بن  طلحة  بحديث  عَملَ  فقيه  أوّل 

الثاني والثالث وَمَنْ تلاهما، مِن الذين أفتوا بمضمون هذا الحديث وقبل حصول الشهرة، ما 

الحجّة التي كانت بحوزتهما؟ على سبيل المثال ما الدليل الذي استند إليه الشيخ الطوسيّ في 

عصرٍ لم تحصل الشهرةُ بعد حول هذه المسألة، حتىّ أفتى بمضمون هذا الحديث؟ وهكذا 

الأمر بالنسبة لابن البراّج وابن حمزة وابن إدريس؟ أليس السبب هو أنَّ الشيخ الطوسيّ أفتى 

بمضمون هذا الحديث مسامحةً ومن دون تعمّق كاف؟ وإنَّ الفقهاءَ الآخرين اتبّعوه في ذلك 

لحسن ظنّهم به؟

خلاصة القول في هذا الصدد هي أنَّ الشهرة لا تجبر ضعف السند، ولا تبرير علميَّ لإفتاء 

الفقهاء الشيعة بمضمون حديث طلحة بن زيد.

ليس ثمّة سوابق تاريخية وفقهية لمحتوى حديث طلحة بن زيد

لو كان ما جاء في حديث طلحة بن زيد حقيقيًا لانعْكس في تاريخ حروب الإسلام حتمًا، 

لأنهّ مِن المسائل المهمّة. وَلذَُكِرَ مثلً ضمن أحداث معركة بدر وبني المصطلق وهوازن أنَّ 

النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قد أمََرَ بتقسيم الأسرى على فئتيَن، وقتَلََ فئةَ المقبوض عليهم 

قبل انتهاء الحرب. ولا يمكن لمثل هذا الأمر المهم أن يهُمَل ضمن شرح الأحداث التي جرت 

د حسن النجفي الجواهري، جواهر الكلام، المصدر السابق، ج 21، ص 122. محمَّ 	(((



217 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

في حروب النَّبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. ولكن على الرغم مِن تدوين الوقائع الجزئية 

والعابرة فإنَّ مثل هذا الأمر المهم لم يدُوَّن!

وإذا كان رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قد أمََرَ بمعاملة الأسرى بهذه الطريقة لفَعَلَ 

ذلك الخلفاءُ في معارك الفتوحات، ولو كان الخلفاءُ قد فعََلوا ذلك لسَُجّل في تاريخ الفتوحات، 

ل حدثٌ مثل هذا. في حين لم يسُجَّ

إذن، إذا كان ما جاء في حديث طلحة بن زيد حقيقيًا لكَان النَبيُّ قد بلََّغَ به بوصفه حكمًا 

يبلغّها  التي كان  الأوامر  مِن  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ جملة  للِنَّبيّ صلَّى  أنَّ  شرعيًّا. فنحن نعلم 

لقِادة الحرب، وكان عليهم تنفيذها. وبالنسبةِ لهذه المسألة أيضًا كان يفُترضَ تبليغ القادة بفرز 

الأسرى المقبوض عليهم قبل انتهاء الحرب عن الأسرى المقبوض عليهم بعد انتهاء الحرب، لأنَّ 

الفئةَ الأولى مِن الأسرى يجب قتلهم! ولو كان الأمرُ كذلك لبَُلغَّ مثل هذا الأمر من قبل الخلفاء 

أيضًا، ولو كانوا قد أبلغوا ذلك لدَُوّنَ في تاريخ حروب الخلفاء. ولكن لا نجد بلاغًا صادرًا بهذا 

المضمون، لا مِن قِبَل النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ولا مِن قِبلَ الخلفاء.

بَ أنْ تكون له سوابق  خلاصة القول أنهّ لو كان محتوى حديث طلحة بن زيد حقيقيًا لتوجَّ

تاريخية، وأن يرد مضمونهُ في فقه الجهاد مُبلغًّا مِن لدن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. في 

حين ليس في ذلك سابقة تاريخية ولم يرد في فقه الجهاد. وليس ثمّة سوابق لهذا الأمر سوى 

مَ تفسيراً محرَّفاً  أنَّ شخصًا متهمًا بالكذب ووضع الحديث في أواسط القرن الثاني الهجريّ قدََّ

لام ضمن  لآية المحاربة، وَرَبطََ ذلك بأسرى الحرب، ونسََبَه إلى الإمام جعفر الصادق عليهِ السَّ

الشيخ  لفِتوى  مدركًا  ذلك  بعد  وَليِصبح  الاسم«!  »مجهول  كتابه  في  نهَُ  ودوَّ حديثٍ موضوع، 

ذ أبدًا، ولا يؤيدّها الكتابُ ولا السنّة، ولا تنسجم حتىّ  الطوسي وَمَن تبَعه، وهي فتوى لم تنُفَّ

مع روح الإسلام، دين الرأفة والرحمة، ولا حتىّ مع القوانين الدوليّة المعنيّة بحقوق الأسرى.

مَشهدٌ لِساحةِ حَرب

قبََضَتْ فيها قوى الإسلام على عشرين ألف  افترضوا تقريراً وثائقياً يصف حرباً عسكريةً 

أسير، وأنَّ عشرة آلاف منهم قبُِضَ عليهم قبل انتهاء الحرب، فيما قبُِضَ على عشرة آلاف آخرين 

تْ فئةٌ مِن الأسرى في ساحةٍ كبيرة ضمن طوابير عدّة، فيما تقف  بعد انتهاء الحرب. وقد اصطفَّ

فئةٌ أخرى في جانبٍ آخر. وثمّة لوحة كبيرة إلى جانب كلّ فئة تصف وضعَهم، فيما يقف 

الحاكمُ الإسلاميُّ في المكان المخصص له. ثمَّ يأتي المتحدّثُ باسم الحاكم وعلى مرأى آلاف 

المتفرجين والعشرات مِن الصحفيين والمصوّرين، ليُلقي بياناً بهذا المضمون: »هذه الفئة مِن 



الجهاد في الإسلام218

الأسرى قد قبُِض عليهم بعد انتهاء الحرب، وسيعامَلون باللطف والرَّحمة بحسب ما حَكَمَ به 

ا  الإسلام. ثمَّ يقول لهم نقلً عن القرآن الكريم: ﴿إنِْ يعَْلمَِ اللَّهُ فِي قلُوُبِكُمْ خَيْراً يؤُتْكُِمْ خَيْراً مِمَّ

أخُِذَ مِنْكُمْ وَيغَْفِرْ لكَُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رحَِيمٌ﴾ ]الأنفال: 70[ ويردف قائلً: »لقد ساقتكم الأقدارُ 

ومحترمَون،  مكرَّمون  الإسلام  مظلة  تحت  فأنتم  تحزنوا،  ولا  تبتئسوا  فلا  هنا،  تكونوا  أن  إلى 

وأنتم أحرارٌ مِن الآن، كأيّ إنسان آخر، فإنَّ اللهَ تعالى خَلقََ الإنسانَ حُراً. وإنَّ أحضان الإسلام 

مفتوحة للِترحيب بكم، وبإمكانكم المكوث في بلاد الإسلام والسكن فيها، ومِن دون أن تكونوا 

مضطرّين لقبول الإسلام، إذ ﴿لا إكِراهَ في الدّين﴾ ]البقرة: 256[، وبإمكانكم أيضًا العودة إلى 

بلادكم. وستهُدى لكِلّ واحدٍ منكم لوحة مؤطَّرة نقُِشَت عليها الآية القرآنية التي استمعتم إليها 

قبل قليل، عسى أن تكون دليلً واضحًا على الرؤية الإسلامية حول استرضاء الأسرى. والآن خُذوا 

هداياكم وعودوا إلى أماكن الضيافة«. ثمَّ يأخذ الأسرى الهدايا ويغادرون الساحةَ ويذهبون 

نحو مكان الضيافة.

هنا ينبري صحفيٌّ ويسأل الحاكم: »هل حكم الإسلام حول هذه الفئة مِن الأسرى هو ما 

د  جرى الآن حصراً؟« فيردّ عليه الحاكم: »إنَّ حكمَ الإسلام على وفق الآية الرابعة من سورة محمَّ

واحد مِن اثنَين: فإمّا التحرير مِن دون فداء، أو التحرير بفداء، ونحن اخترنا تحريرهم من دون 

فداء تعزيزاً لمكانة الإسلام وسُمعته«.

وبينما يعود الأملُ إلى بقيّة الأسرى ويتوقعون أنَّهم سيُعامَلون بنحو طيّب وحسن، يأمر 

الحاكمُ بدخول عشرة مِن الجلّدين الأشدّاء وبيدهم سيوف مسلولة، ليقفوا متأهبين ومترقبين 

الأوامر. ثمَّ يبدأ المتحدّث باسم الحاكم بقراءة بيان آخر وبالمضمون الآتي: »إنَّ هذه الفئة مِن 

الأسرى الذين قبُِضَ عليهم قبل انتهاء الحرب يقُتلَون وبالنحو الآتي: تقُطَّع أرجلهَم وأيديهم من 

خلاف، ويتُركَون ليِنزفوا حتىّ الموت«. وبإشارةٍ من الحاكم يهجم الجلّدون بسيوفهم المسلولة 

على الأسرى الواقفين في عشرة طوابير، وفي كلّ طابور ألف أسير. ويبدأ كلُّ جلّد بقطع يدَ 

واحدة ورجل واحدة مِن كلّ أسير! ثمَّ يرمون عشرة آلاف أسير مقطوع اليَد والرجِل مِن خلاف، 

عشرة  بأنين  المكانُ  وَليضجّ  سَلفًَا.  تْ  أعُِدَّ قد  كبيرة  حُفرةٍ  في  بدمائهم-  متشحّطون  -وهم 

بَ عليهم الموت تحت تعذيب دَمَويّ. وثمّة آلاف المتفرجين  آلاف إنسان مستكين، إذ توجَّ

هذا  يتابعون  والتلفزيونية  الإذاعية  الخبريةّ  الوكالات  مِن  والصحفيين  المراسلين  وعشرات 

المشهد المفجِع بِهَلعٍَ ودهشة، وتبَُثّ الوقائع والأحداث كلهّا مباشرة عبر الإذاعة والتلفزيون، 

ليشاهد الملايين مِن البشر هذا المشهد المؤلم وهم يتساءلون: هل هذا حكم الإسلام حقًا؟ 

أم أنَّ متوّلي الإسلام قد استنبطوا ذلك؟



219 ثلثال الفصلا: أسرى الحرب

الحاكمُ الإسلاميُ وولاته حاضرون في المشهد، ويتابعون الحدثَ بهدوء وبدمٍ بارد، لأنَّهم 

يشعرون بأنَّهم أنجزوا ما على عاتقهم من تكليف شرعيّ، وسيجزيهم اللهُ خيراً.

بعد ذلك يعُلن المتحدّثُ باسم الحاكم عن استراحة لتقديم الضيافة للِحاضرين، ولتزُهَق 

أرواح الأسرى المقطوعة أيديهم وأرجلهم، ولتخمد أناّتهم. ومع انتهاء فترة الاستراحة ينعقد 

مؤتمرٌ صحفيٌّ إذاعيٌّ وتلفزيونيّ للِحاكم.

يبدأ المؤتمرُ الصحفيُّ بسؤالٍ لأحدِ الصحفيين يقول فيه: »لماذا أطلقتم سراح تلك الفئة 

من الأسرى باحترام وتكريم، ولكن قتلتم الفئة الأخرى بهذه الطريقة؟ هل كانت الفئة الأخرى 

أمّا الذي جعلنا أن  تشكّل خطراً ضدّكم؟« فيردّ عليه الحاكمُ قائلً: »لم يشكّلوا خطراً ضدّنا، 

بَ علينا العمل بذلك بحسب الحكم المذكور  نقتلهم بهذه الطريقة فإنهّ تكليف وتعبدّ، إذ توجَّ

في حديث طلحة بن زيد«. ثمَّ ينبري صحفيٌّ آخر ويسأل: »هل كان الحكم الوحيد والحصري 

لهذه الفئة من الأسرى هو قطع يد واحدة ورجل واحدة منهم ليموتوا من نزف الدم«؟ فيردّ 

عليه الحاكمُ قائلً: »كلّ، بل يمكن قتلهم بقطع أعناقهم«. ويسأل صحفيٌّ آخر: »في التعامل 

إنسانيةً  أكثر  عملٌ  وهو  فداء،  دون  من  التحرير  خيار  اخترتم  الأسرى  من  الأولى  الفئة  مع 

بالمقارنة مع التحرير بفداء، وذلك تعزيزاً لمكانة الإسلام وسمعته. ألم يكن من الأفضل والأقرب 

للمصلحة أن تقتلوا هذه الفئة بضرب أعناقهم ليتكبدّوا عناءً وعذاباً أقل«؟ فيردّ عليه الحاكم: 

»قال الفقهاء، وبحسب ما جاء في )شرح اللمعة()))، بأنَّه لا يلزم مراعاة المصلحة في اختيار 

يتَخيّر »تخيّر شهوة«، وكما يشاء. ونحن  أنْ  للِحاكمِ  إذ يحقّ  الطرق في قتل الأسرى،  إحدى 

قد علمنا بحسب رغبتنا، وإنْ كان ذلك يتسبب بعذاب أكبر للأسرى«. ثمَّ ينبري صحفيٌّ آخر 

ويسأل: »ما القانون أو الحقّ أو ما الضرورة الاجتماعية التي تستوجب قتل عشرة آلاف أسير 

بهذه الطريقة المفجعة؟ رغم أنَّكم كرمتم عشرة آلاف أسير مناظرين لهم وأطلقتم سراحهم؟« 

فيردّ الحاكمُ قائلً: »نحن لا نكترثُ بالقوانين والحقوق ولا بالضرورات الاجتماعية، بل نحن 

مكلَّفون بالعمل بالروايات، وإنَّ رواية طلحة بن زيد أوجبت قتل الأسرى المقبوض عليهم قبل 

انتهاء الحرب، ولم تجوّز قتل الأسرى المقبوض عليهم بعد انتهاء الحرب. ولا ينبغي بنا التعدّي 

على ما أمرت به الرواية«. ثمَّ ينبري صحفيٌّ مسلمٌ ويسأل: »إنَّ الآيةَ القرآنية المنقوشة على 

الألواح المهداة لأسرى الفئة الأولى تشمل جميع الأسرى: ﴿قلُّ لمَِن في أيَديكُم مِنَ الأسرى إنْ 

يعَلمَ اللهُ في قلُوُبِكُم خيراً يؤُتكُِم خَيراً مِمّا أخُِذَ مِنكُم وَيغَفِر لكَُم﴾، ذلك أنَّ مفردةَ )الأسرى( 

ينُظر: زين العابدين بن نور الدين العاملي ]الشهيد الثاني[، الروضة البهيّة في شرح اللمعة الدمشقية،  	(((
المصدر السابق، ج 2، ص 401.



الجهاد في الإسلام220

جمعٌ محلىّ بـ»ال«، وتفيد معنى العموم الاستغراقيّ)))، وبحكم عموم هذه الآية يجب معاملة 

جميع الأسرى باحترام واسترضائهم؛ إذن لماذا خالفتم دلالة هذه الآية وقتلتم هذه الفئة من 

الأسرى بهذه الطريقة المفجعة«؟ ويردّ عليه الحاكمُ قائلً: »صحيح أنَّ في الآية عموم، وتشمل 

كلا الفئتيَن من الأسرى. ولكنَّ حديث طلحة بن زيد خصص عموم الآية، ومن ثمَّ يخُرج الأسرى 

نفسه:  الصحفيُّ  فيسأل  بقتلهم«.  ويأمر  الآية  من حكم  الحرب  انتهاء  قبل  عليهم  المقبوض 

»هل يبلغ اعتبار حديث طلحة بن زيد قدرًا حتىّ يخصص عموم القرآن؟ فيردّ عليه الحاكم: 

»إنَّ حديث طلحة بن زيد ضعيفٌ ولا اعتبار له، ولكن بما أنَّ مشهور الفقهاء أفتوا بمضمونه 

فإنَّ ضعفه ينجبر، ويغدو كالحديث الصحيح ويخصص عموم القرآن«. ثمَّ يسأل صحفيُّ آخر: 

هل من الصحيح مخالفة ما أمََرَ به القرآن والاستناد إلى حديث فاقد للاعتبار وقتل بضعة آلاف 

والحطّ  الطريقة  بهذه  الدين  وتوهين  الإسلام،  وباسْم  المفجعة،  الطريقة  وبهذه  الأسرى  من 

قائلً: »هذا ما كانت عليه فتوى  الحاكمُ  فيردّ  الدولية؟«  الأوساط  العالمَ وفي  من قدره في 

مشهور الفقهاء إلى الآن، بل حتىّ العَلّمة الحليّ قد صرَّحَ بأنهّا »فتوى جميع علمائنا«. ولكن 

لا يفوتني أنْ أقول بأنَّ الفقهَ في طريقه نحو التكامل، فإذا ما حَصَلَ اجتهادٌ جديدٌ في هذه 

المسألة وَعَدَّ حديثَ طلحة بن زيد مردودًا ورفَضََ أن يكون عمل مشهور الفقهاء بهذا الحديث 

جبراناً لضِعف سنده، فعند ذلك سيكون حكم جميع الأسرى واحدًا، ويعُامَل الجميع باحترام 

ويكُرَّمون. نأمل حصول مثل هذا الاجتهاد المباركَ في هذه المسألة ليِتمتعّ المجتمعُ الإسلامي 

مِن بركاته، إنْ شاءَ اللهُ تعالى«.

»ينقسم العموم إلى استغراقي ومجموعي وبدلي، فالحكم في الأوّل وإنْ كان واحدًا في مقام الإنشاء والإبراز  	(((
إلاّ أنهّ في مقام الثبوت والواقع متعدد بعدد أفراد العام، ففي مثل قولنا: أكرم كلّ عالم، وإن كان الحكم في 
مقام الإنشاء واحدًا إلاّ أنهّ بحسب الواقع ينحل بانحلال أفراد موضوعه، فيكون في قوة قولنا: أكرم زيدًا 
العالم وأكرم بكراً العالم وهكذا، فيثبت لكِلّ فرد حكم مستقل غير مربوط بالحكم الثابت لآخر«. السيدّ 

أبو القاسم الخوئي، محاضرات في الأصول، ج 5، ص 151.



221 رابعل الالفص: الحرب غنائم

الفصل الرابع

غنائم الحرب

من الموضوعات المتداولة في باب الجهاد هي موضوعة غنائم الحرب، إذ يجب أن يتضح 

حكمَ ما يغُتنََمُ مِن العدوّ، سواء أكان منقولً أو غير منقول؟

من:  كلٌّ  وهي  مفردات،  ثلاث  حول  النقاش  يلزمنا  الموضوع  صلب  في  الخوض  وقبل 

»الغَنيمة« و»الأنفال« و»الفَيء«.

ما الغَنيمة؟

الغَنيمةُ في اللغة كلّ شيء يحصل عليه الإنسان، وقد ذكََرَ القرطبيُّ في تفسيره:

أنََّ  عَلَى  حَاصِلٌ  الِتِّفَاقَ  أنََّ  وَاعْلَمْ  غُنْمًا.  الْقَوْمُ  غَنِمَ  يُقَالُ:  بِمَعْنًى،  وَالْغَنِيمَةُ  »الْمَغْنَمُ 

الْمُسْلِمُونَ عَلَى وَجْهِ  بِهِ  ارِ إذَِا ظَفِرَ  الْكُفَّ بِقَوْلهِِ تعََالَى:« غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ« مَالُ  الْمُرَادَ 

رْعِ قَيَّدَ  الْغَلَبَةِ وَالْقَهْرِ. وَلَ تقَْتَضِي اللُّغَةُ هَذَا التَّخْصِيصَ عَلَى مَا بَيَّنَّاهُ، وَلَكِنَّ عُرفَْ الشَّ

ارِ إِلَيْنَا مِنَ الْمَْوَالِ بِاسْمَيْنِ: غَنِيمَةً  رْعُ الْوَاصِلَ مِنَ الْكُفَّ ى الشَّ اللَّفْظَ بِهَذَا النَّوْعِ. وَسَمَّ

عْيِ وَإِيجَافِ))) الْخَيْلِ وَالرِّكَابِ  هِمْ بِالسَّ يْءُ الَّذِي يَنَالُهُ الْمُسْلِمُونَ مِنْ عَدُوِّ وَفَيْئًا. فَالشَّ

ى غَنِيمَةً. وَلَزمَِ هذا الاسم هذا المعنى«))). يُسَمَّ

ما الأنفال؟

النَفَل، بِفَتحِ النون والفاء، هو ما يعُطى وَيوهَب لأحدِهم، وَجمعه أنفال. ويقول اللغويون 

الفَْرِيضَة  على  زِياَدَة  شرع  »مَا  فالنَّفْلُ  »الزيادة«،  معنى  على  تنطوي  المفردة  هذه  بأنَّ 

ير«، وقد »أوْجَف دَابتّه« »يوجفها« »إيجافاً«، إذا »حَثهّا«. ومنه الحديث: »ليَْسَ  عَة السَّ »»الإيجافُ«: »سُْ 	(((
الهدي  مكتب  تحقيق:  العمدة،  إعراب  في  العدّة  المدني،  فرحون  بن  الدين  بدر  ظ:  بالِإيجَافِ««.  البَِّْ 

لتحقيق التراث، ط: الأولى، )الدوحة: دار الإمام البخاري، د.ت(، ج 3، ص 534.
شمس الدين القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، المصدر السابق، ج 8، ص 1. 	(((



الجهاد في الإسلام222

وَالوَْاجِب«)))، إذ سُميَت الصّلاةُ المستحبّة نافلةً، لأنهّا زيادة على الصّلاة الواجبة. وقد وَردََ في 

الآية 72 مِن سورة الأنبياء: ﴿وَوَهَبْنا لهَُ إسحاقَ وَيعُقُوبَ نافِلةًَ﴾، أي إنَّ إسحاق ويعقوب وُهِبوا 

لام طلَبََ وَلدًَا صالحًا، وأنَّ اللهَ تعالى وَهَبَ  لِإبراهيم زيادةً على طلَِبَته، لأنَّ إبراهيم عليهِ السَّ

له إسماعيل، ثمّ وهبه إسحاق ويعقوب زيادةً على ما طلبه، وَلذِلك عبّرت عنهم الآيةُ بالنافلة.

وغنائم الحرب أيضًا تسُمّى أنفالً، لأنهّا زائدة على الهدف الذي يتوخّاه الحربُ والمتمثلّ 

بالنصر.

العامّة،  الثروات  مِن  تعَُدّ  لأنهّا  بالأنفال،  أيضًا  والموات)))  والمراعي  الغابات  تسُمّى  وقد 

وزائدة على الثروات والأموال الشخصيّة.

إذن للِأنفالِ مفهومٌ عام، إذ تشمل مصاديق عديدة أحدها غنائم الحرب.

ما الفَيء؟

غَضَبِهِ، أي رجََعَ[))). وكلّ ما  عَنْ  فاَءَ  الرجوع، ]إذ يقال:  الفَيْء: مصدر فاءَ يفيءُ، ويعني 

يكون مرجعه –بأيّ طريقةٍ كانت- إلى خزينة الدولة الإسلامية ويغدو مِن ممتلكاتها يسُمّى 

لام في الخطبة 232 مِن كتاب )نهج البلاغة(  فيئاً. وقد قال الإمامُ عليّ بن أبي طالب عليهِ السَّ

لام في معرض  حول بيت المال: »إنَِّمَا هُوَ فيَ‏ْءٌ للِمُْسْلِمِينَ«))). وقال الإمام الحسين عليهِ السَّ

ذَمّه ولاةَ يزيد: »استأثَرَوا بِالفَيء«))).

إذن، وبحسب ما نقرأ في كلام هذين الإمامَين، أطُلِقَ الفَيءُ على مطلق بيت المال.

دفع الوهم

تصوّر بعضٌ أنَّ الفيءَ هو ما أخُِذَ مِن أموال العدوّ بغير حرب، إذ لوحِظَ هذا القيدُ في 

مفهومه. فقد قال الشيخ الطوسيّ في )التبيان(:

قول  وهو  الثوري،  وسفيان  السائب،  بن  عطاء  قول  في  قتال،  بغير  أخُِذَ  ما  »الفَيء 

الشافعي، وهو المروي في أخبارنا«))).

 .942 ص   ،2 ج  د.ت(،  العربية،  اللغة  مجمع  )القاهرة،  الوسيط،  المعجَم  وآخرون،  مصطفى  إبراهيم  	(((
]المترجم[

م أيَّ منفعةٍ تذُكَرُ لعِامّة النّاس، فهي أرضٌ مُهملةٌ ومتروكةٌ، وَلَ جرى عَليَْهَا مُلك  الموات: الأرضُ التي لا تقُدِّ 	(((
أحد. ظ: إبراهيم مصطفى وآخرون، المعجَم الوسيط، المصدر السابق، ج 2، ص 891. ]المترجم[

المصدر نفسه، ج 2، ص 707. ]المترجم[ 	(((
د الرضي بن الحسن الموسوي )السيد الرضي(، نهج البلاغة، المصدر السابق، ص 353. أبو الحسن محمَّ 	(((

ابن جرير الطبري، تاريخ الرسل والملوك، المصدر السابق، ج 5، ص 403. 	(((
د الطوسّي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 5، ص 122. أبو جعفر محمَّ 	(((



223 رابعل الالفص: الحرب غنائم

يبدو أنَّ هذا التصوّر ناجمٌ عن فهمٍ للِآية السادسة مِن سورة الحشر التي تقول: ﴿وَمَا أفَاَءَ 

اللَّهُ عَلىَٰ رسَُولهِِ مِنْهُمْ فمََا أوَْجَفْتمُْ عَليَْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَ ركِاَبٍ...﴾، أي إنَّ ما وَهَبَهُ اللهُ لنِبيّه مِن 

أموال يهود بني النضير لم تنالوه بِحَربٍ وبركوب خَيلٍ ونياق. ولأنَّ عبارةَ »ما أفاءَ الله« في 

هذه الآية قد وَردََتْ مِن مادّة »فيَء« وهي تتطرقّ إلى قصّة بني النضير الذين خرجوا من 

مساكنهم وغَدَتْ أراضيهم تحت تصرفّ المسلمين ومن دون أن يخوضوا حرباً، فلذا تصوّروا 

أنَّ قيد »المأخوذ مِن دون حرب« هو جزء مِن مفهوم الفَيء، في حين أنَّ الأمرَ ليس كذلك، 

لأنَّ مرادَ الآية هو المعنى اللغوي في »ما أفَاءَ الله«، أي المنح وَجَعْل الشيء تحت تصرفّ 

المرء. وبعبارةٍ أخرى إنَّ الآيةَ ليست في صدد تعريف مفردة »الفَيء«، ولا تقول بأنَّ الفَيءَ هو 

ما أخُِذَ بغير حرب وقتال. إذن، إنَّ التصوّر حول كون »الأخذ مِن دون قتال« مِن قيود مفهوم 

الفَيء لا يستند إلى مبنى صحيح.

رأيُ الكُلَينيّ في الفَيء

للِكُليَنيّ رأيٌ حَول الفَيء يعاكس الرأيَ الذي نقلناه عن )التبيان(، إذ يقول في )الكافي(:

نيَْا بِأسَْرهَِا لآدَِمَ وَصَارَتْ بَعْدَهُ لِبَْرَارِ وُلْدِهِ وَخُلَفَائِهِ فَمَا غَلَبَ عَلَيْهِ أعَْدَاؤُهُمْ  »كاَنتَِ الدُّ

يَ فَيْئًا، وَهُوَ أنَْ يَفِي‌ءَ إِلَيْهِمْ بِغَلَبَةٍ وَحَربٍْ وَكاَنَ حُكمُْهُ  ثمَُّ رَجَعَ إِلَيْهِمْ بِحَربٍْ أوَْ غَلَبَةٍ سُمِّ

فِيهِ مَا قَالَ اللَّهُ تعََالَى‌ ﴿وَاعْلَمُوا أنََّما غَنِمْتُمْ‌ مِنْ شَيْ‌ءٍ فَأنََّ لِلَّهِ خُمُسَهُ‌ وَللِرَّسُولِ وَلِذِي 

بِيلِ﴾ فَهُوَ لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِقَرَابَةِ الرَّسُولِ، فَهَذَا هُوَ  الْقُرْبى‌ وَالْيَتامى‌ وَالْمَساكِينِ وابْنِ السَّ

يْفِ«))). الْفَيْ‌ءُ الرَّاجِعُ وَإنَِّمَا يَكُونُ الرَّاجِعُ مَا كَانَ فِي يَدِ غَيْرهِِمْ فَأخُِذَ مِنْهُمْ بِالسَّ

ا قد نسُِبتَ للِإمام عليّ بن أبي  رأيُ الكلينيّ هذا مَبنيٌّ على روايةٍ موضوعة ومطوّلة جدًّ

البطائنيّ  حمزة  أبي  بن  عليّ  هما  كذّابيَن،  راوييَن  سندها  في  نجَِدُ  إذ  لام،  السَّ عليهِ  طالب 

والحسن بن علي بن أبي حمزة. ومِن نقاط ضعف هذه الرواية هي إثبات تحريف القرآن في 

مواضع منها، إذ استدلّ بها بنحوٍ هزيل ومضحك وأصرّ على ذلك))).

لام  السَّ عليهِم  البيت  أهل  لأئمة  المغالي  الحبّ  إلى  يعود  الروايات  هذه  مثل  منشأ  إنَّ 

والخارج عن حدود الاعتدال، والذي قد نشهده أحياناً بين بعض المتقّين أيضًا. فثمّة قصّة في 

الكليني، الكافي، المصدر السابق، ج 5، ص 538. 	(((
ذكُِرتَ هذه الرواية المطوّلة بنحوٍ مستقل في كُتيبّ بعنوان »رسالة المحكَم والمتشابه«، وقد نسبوه خطئاً  	(((
ورد  وقد  الكُتيبّ مطبوع  المرتضى. هذا  للِسيّد  نسبته  قَ  صَدَّ الوسائل  وإنَّ صاحب  المرتضى،  السيّد  إلى 

معظمه في مقدّمة التفسير المنسوب لعِلّي بن إبراهيم. )المؤلف(



الجهاد في الإسلام224

)الكافي( تحكي عن وجود مثل هذا الحب المفرطَ والمغالي لدى بعض الصالحين. وَردََتْ هذه 

القصّة في كتاب )الكافي( بالتفصيل الآتي:

»لَمْ يَكُنِ ابْنُ أبَِي عُمَيْرٍ يَعْدِلُ بِهِشَامِ بْنِ الْحَكَمِ شَيْئًا، وَكَانَ لَ يَغُبُّ إتِيَْانهَُ، ‌ثمَُّ انقَْطَعَ 

عَنْهُ وَخَالَفَهُ، وَكاَنَ سَبَبُ ذَلِكَ أنََّ أبََا مَالِكٍ الْحَضْرمَِيَّ كاَنَ أحََدَ رجَِالِ هِشَامٍ، وَوَقَعَ بَيْنَهُ 

مَامِ  نيَْا كُلُّهَا لِلِْ مَامَةِ. قَالَ ابْنُ أبَِي عُمَيْرٍ: الدُّ وَبَيْنَ ابْنِ أبَِي عُمَيْرٍ مُلَحَاةٌ))) فِي شَيْ‌ءٍ مِنَ الِْ

لام عَلَى جِهَةِ الْمِلْكِ، وَإنَِّهُ أوَْلَى بِهَا مِنَ الَّذِينَ هِيَ فِي أيَْدِيهِمْ. وَقَالَ أبَُو مَالِكٍ:  عليهِ السَّ

لَيْسَ كَذَلِكَ‌، أمَْلَكُ النَّاسِ لَهُمْ إِلَّ مَا حَكَمَ اللَّهُ بِهِ لِلْمَِامِ مِنَ الْفَيْ‌ءِ وَالْخُمُسِ وَالْمَغْنَمِ، 

فَذَلِكَ لَهُ وَذَلِكَ أيَْضًا قَدْ بَيَّنَ اللَّهُ لِلْمَِامِ أيَْنَ يضََعُهُ وَكيَْفَ يَصْنَعُ بِهِ، فَتَرَاضَيَا بِهِشَامِ بْنِ 

الْحَكَمِ وَصَارَا إِلَيْهِ. فَحَكَمَ هِشَامٌ لِبَِي مَالِكٍ عَلَى ابْنِ أبَِي عُمَيْرٍ، فَغَضِبَ ابْنُ أبَِي عُمَيْرٍ 

وَهَجَرَ هِشَامًا بَعْدَ ذَلِكَ«))).

يتضحُ مِن هذه القصّة أنَّ هذه الفكرة المتطرفّة القائلة بأنَّ الدنيا كلهّا ملك شخصيّ للإمام 

كانت متداولة منذ النصف الثاني من القرن الثاني بين أفراد صادقين من أمثال ابن أبي عُمَير، 

القائل بأنَّ ما يؤُخَذُ مِن العدوّ بالقتال ويغدو  الرأيَ  وقد أفرزت هذه الفكرةُ بطبيعة الحال 

بمعنى  فيَئاً،  يسُمّى  ولذلك  الإمام[،  ]أي  الأصليّ  مالكه  إلى  راجعٌ  فإنهّ  الإمام  تصرفّ  تحت 

الإرجاع.

الفكرة- ومِن دون أن  قبَِلَ روايةً فاقدةً للاعتبار –وهي منشأ هذه  الكلينيّ  المرحوم  إنَّ 

ينقدها ويتفحصها، بل تقبلّها على أنهّا تعكس رأيهَ أيضًا. وقد وَردََتْ الروايةُ الموضوعة المشار 

الأنوار()))،  )بحار  كتاب  مِن   93 المجلَّد  في  الكلينيّ-  رأي  منشأ  كانت  -والتي  كاملةً  إليها 

والموضع الذي يعَُدّ مدركًا لقِول الكليني وَردََ في الصفحة 47 مِن هذا المجلَّد، حيث قيل ما 

معناه أنَّ »الدّنيا بأسرهِا للِإمام ]على جهة الملك[«. وثمّة حديث آخر في )أصول الكافي(، 

قيل فيه:

نيَْا وَالْخِرةََ لِلْمَِامِ يضََعُهَا حَيْثُ يَشَاءُ وَيَدْفَعُهَا إِلَى مَنْ يَشَاءُ...«))).  »إنَِّ الدُّ

الصحاح،  مختار  الرازي،  الدين  زين  عَادَاكَ«.  فقََدْ  لحََاكَ  مَنْ  المَْثلَِ:  وَفِ  ناَزعََهُ.  وَلحَِاءً:  مُلحََاةً  »لحََاهُ  	(((
تحقيق: يوسف الشيخ محمد، ط: الخامسة، )بيروت، صيدا: المكتبة العصرية-الدار النموذجية، 1420هـ(، 

ص 280.
الكليني، الكافي، المصدر السابق، ج 1، ص 409 و410. 	(((

د تقي المجلسّي، بحار الأنوار، ط: الثانية، )بيروت: مؤسسة الوفاء، 1403هـ(،  د باقر بن محمَّ ينُظر: محمَّ 	(((
ج 93، ص 47.

الكليني، الكافي، المصدر السابق، ج 1، ص 409. 	(((



225 رابعل الالفص: الحرب غنائم

وعند مراجعتنا سند هذا الحديث نجد الراوييَن المذكورَين آنفًا، أيْ عليّ بن أبي حمزة البطائني 

والحسن بن عليّ بن أبي حمزة، كلاهما واقفيان كذّابان. فمثل هؤلاء الرواة هم مَن أشاعوا مثل 

هذه الأفكار المغالية ونسََبوها للِإمام المعصوم، إذ أنهّا آفة متفشيّة بين الروايات يجب مكافحتها.

لا هذا ولا ذاك

لام أطلقا  علمنا مِما تقدّم أنَّ الإمامَين عليّ بن أبي طالب والحسين بن علي عليهِما السَّ

مفردةَ »الفَيء« على مطلق بيت المال، إذ يشمل بالطبع جميع مصاديقه. وإنَّ معناه اللغوي 

أيضًا –الذي يعني الرجوع- يصدق على كلّ ما يتعلَّق ببيت المال وبما يرجع إلى خزينة الدولة 

الإسلاميّة، سواء أكان ذلك مِن عائدات الصدقات والزكاة، أو مِن الأراضي التي أخُِذَت بالقتال، 

أو مِن تلك التي خَضَعَ أهلهُا وَسَلمّوها للِحاكم، أو مِن الضرائب التي تدُفعَ للِحكومةِ بشتىّ 

نوع  أيّ  ومِن  وغيرها  والمراعي  والغابات  كالمعادن  الطبيعية  الموارد  عوائد  مِن  أو  الطرُقُ، 

يمكن تصوّره، كلُّ ذلك يندرج ضمن مصاديق الفَيء. ومِن هنا نعلم أنهّ ليس مِن شروط الفَيء 

أن يكون )مأخوذًا بالقتال(، بحسب ما ذكََرَ المرحوم الكُليَنيّ، ولا حتىّ أنْ يكون مما )لم يؤُخَذ 

بالقتال( بحسب ما وَردََ في )التبيان( للِشيخ الطوسيّ. بل إنَّ كلا الأمرَين يمثلّان مصداقاً للِفَيء 

ويندرجان ضمن المصاديق الأخرى التي ترجع كلهّا إلى صندوق بيت المال.

مَن يمتلك غنائم الحرب؟

ننتقل الآن  اتضح إجمالً معنى كلّ مِن مفردة »الغَنيمة« و»الأنفال« و»الفَيء«  بعد أن 

إلى المبحث الرئيس، وإلى السؤال الذي يستفهم عن ماهية غنائم الحرب؟ وبتعبير آخر: لمَِن 

تكون غنائم الحرب؟ إنَّ أوّل آية تحدّثتَ عن غنائم الحرب وبينّت حكمَها هي الآية الأولى من 

سورة الأنفال التي تقول: ﴿يسَْألَوُنكََ عَنِ الْنَفَالِ قلُِ الْنَفَالُ للَِّهِ وَالرَّسُولِ فاَتَّقُوا اللَّهَ وَأصَْلِحُوا 

ؤْمِنِينَ﴾. ذَاتَ بيَْنِكُمْ وَأطَِيعُوا اللَّهَ وَرسَُولهَُ إنِ كُنتمُ مُّ

سبب نزول الآية

مِن  جَمعٌ  بادَرَ  بدر  معركة  في  العَدوّ  هُزمَِ  عندما  أنهّ  الآية  هذه  نزول  سبب  في  قالوا 

المسلمين بتعقّب الأعداء وقتلهم، وعُني جَمعٌ آخَر بالحفاظ على سلامة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ وأحدقوا به، فيما انشغل جمعٌ ثالث بأخذ الغنائم. ولمّا عاد المسلمون الذين تبعوا 

الأعداء قالوا: »لنََا النَّفْلُ، نحَْنُ الَّذِينَ طلَبَْنَا العَْدُوَّ وَبِنَا نفََاهُمُ اللَّهُ وَهَزمََهُمْ«. وقال الذين أحدقوا 

بالنَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ: » مَا أنَتْمُْ أحََقُّ بِهِ مِنَّا، بلَْ هُوَ لنََا، نحَْنُ أحَْدَقنَْا بِرسَُولِ اللَّهِ 



الجهاد في الإسلام226

مِنْهُ غِرَّةً«. وقال الذين انشغلوا بجمع الغنائم:  العَْدُوُّ  لئِلََّ ينََالَ  اللَّهُ عَليَْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ  صَلَّى 

»مَا أنَتْمُْ بِأحََقَّ مِنَّا، هُوَ لنََا، نحَْنُ حَوَينَْاهُ وَاسْتوَْليَْنَا عَليَْهِ«. فأَنَزْلََ اللَّهُ عزَّ وَجَلْ: ﴿يسَْئلَوُنكََ عَنِ 

الْنَفْالِ قلُِ الْنَفْالُ للَِّهِ وَالرَّسُولِ فاَتَّقُوا اللَّهَ وَأصَْلِحُوا ذاتَ بيَْنِكُمْ وَأطَِيعُوا اللَّهَ وَرسَُولهَُ إنِْ كُنْتمُْ 

مُؤْمِنِينَ﴾ ]الأنفال: 1[))).

اللهَ  قالت: ﴿فاتَّقوا  المسلمين، حيث  بين  حَصَلَ  الذي  الخلاف  إلى  إشارةً  الآيةُ  تضمّنت 

وَأصَلحِوا ذاتَ بيَنكُم﴾، وَبِنزولِ هذه الآية اتضّح حُكمُ غنائم الحرب، وَحُلَّ النزاع.

ومن الطبيعي جدًا أن تكون هذه الآية قد نزلت في أرض بدر لتِحلّ الخلاف والنزاع الذي 

دار بين المسلمين، ولتوضّح حُكمَ الأنفال للأبد. وثمّة رواية عن عُبادة بن صامت تؤيدّ ذلك، 

إذ يقول عن هذه الآية:

»فينا مَعشَرَ أصحاب بَدر نزََلتَْ، حينَ اختَلفنا في النَّفَل، وَساءَتْ فيه أخَلاقُنا«))).

ومِن البديهيّ أنْ يحَُلّ الخلافُ في المكان نفسه الذي حَصَلَ فيه، فلذا مِن الطبيعيّ أن 

تكون الآية قد نزلت في أرض بدر نفسها حَلًّ لذلك الخلاف.

مدلول آية الأنفال

يجب أنْ نعلم بأنَّ »ال« في مفردة »أنفال« الأولى ]في متن الآية[ وردتْ للِعَهدِ وتشير إلى 

أنفال معركة بدر التي اختلف فيها الصحابةُ وسألوا عن حكمها. أمّا »ال« في »الأنفال« الثانية 

]في متن الآية[ فهي للاستغراق، وتوضّح حُكمَ الأنفال بكلّ أصنافها، ومن أيّ نوع وفئةٍ كانت، 

وإنَّ أنفال معركة بدر واحدة من مصاديقها. وإنَّ سببَ تكرار مفردة »الأنفال« في متن الآية، 

حيث قالت ﴿قلُِ الأنفالُ للهِ والرَّسول﴾، ولم تقل ﴿قلُْ هيَ لله والرَّسول﴾، هو لكِي توضّح 

وتفُهِم أنَّ الأنفالَ بكلّ أصنافها ترجع إلى الله وإلى الرسول، ولم يقتصر الأمرُ على أنفال معركة 

بدر. فهذه الآيةُ في مقام تشريع قانون عام لمطلقَ الأنفال إلى قيام الساعة، مما يجب العمل 

به. والأنفالُ بنحوٍ عام تطُلقَ على أيّ شيء لا يملكه أحدٌ بنحو خاص، مثل المعادن والغابات 

والبحار والقفار وميراث مَن ليس له وارث، والجبال والأنهار وغير ذلك. ولأنَّ غنائم الحرب لا 

يملكها أحدٌ بنحو خاص فتعَُدّ من مصاديق الأنفال. يعُبّر عن مثل هذه الأموال والممتلكات 

بالأموال العامة، وهو تعبير مناسب، إذ يعني أنهّا ملك المجتمع. ومن جانب آخر إنَّ اللهَ وليُّ 

المجتمع، وما يرجع للِمجتمع كلهّ يجب أن يكون في الدرجة الأولى لله تعالى، وفي الدرجة 

شمس الدين القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، المصدر السابق، ج 7، ص 360. 	(((
ابن جرير الطبري، جامع البيان، المصدر السابق، ج 13، ص 370. 	(((



227 رابعل الالفص: الحرب غنائم

الثاني للِنَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ نيابةً عن الله تعالى. ما تقوله هذه الآية هو: »يسألونك 

عن حكم الأنفال في معركة بدر، قل لهم إنَّ القانونَ العام لمطلق الأنفال هو أن تكون لله 

لله  الرسول فهو على طولِ ما هو  ما يكون تحت تصرفّ  أنَّ  البديهي  تعالى وللرسول«. من 

تعالى، وبالنيابة عنه. ولهذا السبب لم ترد لام الاختصاص لمفردة »الرسول«، لتِفُهِم أنَّ ما يكون 

تحت تصرفّ الرسول هو نفسه الذي يكون لله تعالى، وقد فوُّضَ لرِسولهِ.

ما المراد من كون الأنفال لله؟

كما يجب أن نعلم بأنَّ القرآن الكريم يوظفُّ لغةً خاصّة عند الحديث عن حضور الله عَزَّ 

وَجَلّ في المجال الاجتماعي. فالنصُّ القرآنيُّ يؤكّد حضورَ الله عزَّ وَجَلّ في المجتمع التوحيديّ، 

الحقّ  بين  الصراع  عن  الحديث  وعند  شأنه.  جلّ  حضوره  إلى  موضع  كلّ  وفي  دَومًا  وينوّه 

فّ الآخَر، إذ يقول: ﴿كَتبََ اللهُ لأغْلِبَنَّ  والباطل يذكر اللهَ والأنبياءَ في صَفّ، وقوى الشرّ في الصَّ

د: 7[. إذا تأمّلنا  أنَاَ وَرسُُلي﴾ ]المجادلة: 21[، ويقول أيضًا: ﴿إنْ تنَْصُرُوا اللهَ ينَصُركُْمْ﴾ ]محمَّ

في التعبير القرآني الخاصّ الذي يريد أن يرسم صورةً للِحضور الإلهيّ في المجال الاجتماعي 

فعند ذلك يسهل علينا فهم الفكرة القائلة بأنَّ الأنفالَ لله تعالى. على أنَّ الآيةَ الأولى من سورة 

الأنفال لا تريد أن تقول »بأنَّ اللهَ تعالى يملك الأنفالَ تكوينًا«، بل تقول: »إنَّ الأنفالَ لله تعالى 

تشريعًا«. ومن هنا نفهم أنَّ القرآن الكريم يروم أن يرسّخ في أذهاننا حضور الله تعالى في 

الحياة الاجتماعية، وإنَّ هذا المعنى معقول ومقبول في عُرف المجتمع. ومِن هذا المنظور 

يقول المفكّر الفرنسيّ ميشل فوكو: »إنَّ الثورةَ الإيرانية أعادتَ اللهَ مِن السماء وجعلته بين 

النّاس، فالسياسةُ أضحت معنويةً وتشهد الربوبيةُ تجربةَ عودةٍ ظافرة«))).

يتضح مما تقدّم أنَّ لحِضورِ الله في المجال الاجتماعي مفهومًا عُرفيًّا ومعقولً، وإنَّ الله 

تعالى في هذا المشهد قد استوى على مسند الحكم بين النّاس، وله جيش وحزب وبيت للِمال. 

وإنَّ اللهَ تعالى في مثل هذا المشهد وليّ المجتمع والماسك بزمام النّاس، ويجب توفرّ ميزانية 

لإدارة شؤون المجتمع، فالأنفال لله بحسب الآية ﴿قلَُ الأنَفالُ لله﴾. ولهذا الاعتبار عَبَّرَ الإمامُ 

لام في الخطبة الشقشقية عن بيت المال بمال الله، حيث قال: علي بن أبي طالب عليهِ السَّ

بيع«))). »يَخْضِمون مالَ الله خَضْمَ الِإبِلِ نبتَةَ الرَّ

]العدد:   ،]1980 فبراير  شباط/   26[ 1358هـ.ش،  اسِفَند   7 الثلاثاء،  ]الإيرانية[،  كيهان  جريدة  ينُظر:  	(((
.]10939

د الرضي بن الحسن الموسوي )الشريف الرضي(، نهج البلاغة، المصدر السابق، ص 49. ]الخطبة 3[ محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام228

إنَّ مالَ الله هذا هو مالُ الرسولِ أيضًا، لأنهّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ يتصرفُّ فيه نيابةً عن 

الله تعالى. كما أنهّ مال النّاس أيضًا، لأنهّ يجب إنفاقه للِصالح العام. ولهذا الاعتبار قال الإمام 

لام: »إنمّا هوَ فيَءٌ للِمُسلِمين«))). عليّ بن أبي طالب عليهِ السَّ

هل آية الغَنيمة نسخت آية الأنفال؟

يرى جمهور المفسّرين أنَّ آيةَ الأنفال تعنى بغنائم الحرب، إذ تدلّ على أنَّ الأنفال وغنائم 

الحرب فقط لله وللرسول. ومِن جانبٍ آخر ذهبوا إلى أنَّ آيةَ ﴿وَاعْلمَُوا أنََّمَا غَنِمْتمُ مِنْ شَيْءٍ 

فأَنََّ للَِّهِ خُمُسَهُ وَللِرَّسُولِ...﴾ ]الأنفال: 41[ أيضًا تعنى بغنائم الحرب، معتقدين بأنهّا تدلّ على 

قالوا  ولذا  الآيتيَن،  بين  تعارضًا  وجدوا  هنا  ومن  للمقاتلين.  الحرب  غنائم  أخماس  أربعة  أنَّ 

لمعالجة هذا التعارض بأنَّ »آيةَ الغنيمة نسخت آية الأنفال«. يقول القرطبيُّ في ذلك:

عَى ابْنُ عَبْدِ الْبَرِّ الْجِْمَاعَ عَلَى  ورَةِ، عِنْدَ الْجُمْهُورِ، وَقَدِ ادَّ لِ السُّ »هَذِهِ الْيَةُ ناَسِخَةٌ لِوََّ

أن هذه الآية نزلت بعد قوله:﴿يَسْئَلوُنكََ عَنِ الْنَفْالِ﴾ ]الْنَفَْالِ: 1[، وَأنََّ أَرْبَعَةَ أخَْمَاسِ 

الْغَنِيمَةِ مَقْسُومَةٌ عَلَى الغَْانِمِينَ«))).

وفي مقابل ذلك ذكََرَ جمعٌ آخر أنَّ غنائم الحرب كلهّا تحت تصرفّ الرسول، ولا يرجع شيء 

القادة  الحكم يجري على  بينهم. وإنَّ هذا  ثمّة حاجة لتقسيمها  للمقاتلين حتىّ تكون  منها 

والحكّام من بعد النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أيضًا. وقد ذكََرَ القرطبيُّ في الموضع نفسه:

»حَكَاهُ الْمَازِرِيُّ ]الفقيه المالكيّ المتوفّى سنة 536[ عَنْ كَثِيرٍ مِنْ أصَْحَابِنَا، رَضِيَ اللَّهُ 

عُبَيْدٍ  أبَُو  حُنَيْنٍ. وَكاَنَ  ةِ  بِفَتْحِ مَكَّةَ وَقِصَّ وا  وَاحْتَجُّ عَنْهُمْ.  يُخْرجَِهَا  أنَْ  لِلْمَِامِ  وَأنََّ  عَنْهُمْ، 

هَا  يَقُولُ: افْتَتَحَ رَسُولُ اللَّهِ »صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ« مَكَّةَ عَنْوَةً وَمَنَّ عَلَى أهَْلِهَا فَردََّ

عَلَيْهِمْ وَلَمْ يَقْسِمْهَا وَلَمْ يَجْعَلْهَا عَلَيْهِمْ فَيْئًا«))).

مِن جملة ما يجب أنْ نعَلمَْهُ حول وجه العلاقة بين آية الأنفال وآية الغنيمة هو أنَّ هذه 

المسألة قد أضحت مشكلةً شَغَلتَْ أذهانَ المفسّرين، مما دفعتهم إلى الاجتهاد، وحتىّ أنَّ 

بعضهم قالوا بريبةٍ وتردد: »إنَّ آية الغَنيمة ناسخةٌ لآية الأنفال«، وقالوا في موضعٍ آخر: »لا 

دليل على أنَّ آية الغنيمة ناسخة لآية الأنفال«. فعلى سبيل المثال ذكََرَ الشيخُ الطوسيّ في 

)المبسوط(:

المصدر نفسه، ص 353. ]الخطبة 232[ 	(((
شمس الدين القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، المصدر السابق، ج 8، ص 2. 	(((

المصدر نفسه، ج 8، ص 2. 	(((



229 رابعل الالفص: الحرب غنائم

النّار  فتنزل  الغنيمةَ  يجمعون  وَكانَ  المتقدّمة،  الشريعة  في  محرّمةً  كانت  »الغَنيمةُ 

مِن السّماءِ فتأكلها. ثمَُّ أَنعَمَ اللهُ تعالى على النَّبيَ )صَلَّى اللهُ عَليهِ وَآلِه( فَجَعَلهَا له 

صلَّى  النَّبيُّ  وكان  وَالرَّسُولِ﴾...  لِلّهِ  الْنَفْالُ  قُلِ  الْنَفْالِ  عَنِ  ﴿يَسْئَلوُنكََ  بقوله  خاصة 

خاصّة،  له  كانت  لأنهّا  الوقعة  يشهد  لمن  أولً  الغنيمةَ  يُقسّم  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ 

وَنسُِخَ بقوله ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّما غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَأنََّ لِلّهِ خُمُسَهُ...﴾ الآية، فأضاف المال 

وعليه  ملكهم،  على  الباقي  فبقي  السهمان  لأهل  الخمسَ  انتزع  ثمَّ  الغانمين.  إلى 

الإجماع«))).

ولكنّه قال في تفسير )التبيان(:

»واختلفوا هل هي منسوخةٌ أم لا؟ فقال قومٌ: هي منسوخة بقوله ﴿وَاعْلَموا أنَّما غَنِمتُم 

مِنْ شَيءٍ..﴾ الآية. وَرُويَ ذلك عن مجاهد وعكرمة والسديّ وعامر الشَعبي، واختاره 

وهو  الطبَريّ،  واختارَه  زيد  ابنُ  إليه  ذَهَبَ  منسوخة،  ليست  آخرون:  وقال  الجبائيّ. 

الصحيح، لأنَّ النسخَ محتاجُ إلى دليل، ]وهنا ليس ثمّة دليل على ذلك[. وَلا تنافي بين 

هذه الآية وبين آية الخمس، فيُقال أنهّا نسََخَتْها«))).

برأيٍ  المسألة، وقولهَ  الطوسي حول هذه  الشيخ  المشهودَين في رأي  والريبة  التردد  إنَّ 

في كتاب، وإبطال الرأي نفسه في كتابٍ آخر، ناجِمٌ عن تعقيد المسألة وصعوبتها. لم يوضّح 

الشيخُ هنا كيف لا يوجَد تنافٍ بين الآيتيَن، إذ كان يجدر به توضيح ذلك، لأنَّه لو كان موضوع 

جمهور  يقول  ما  -بحسب  الحرب  غنائم  إلى  ناظرتين  الآيتان  كانت  ولو  واحدًا  أمراً  الآيتيَن 

المفسّرين- فعند ذلك سيكون التنافي في ظاهر الآيتيَن، لأنَّ آية الأنفال خصصت الأنفالَ كلهّا 

لله وللِرسول. في حين إنَّ آيةَ الخُمس خصصتْ سَهمًا واحدًا -مِن الأسهم الستة الخاصّة بخُمس 

الغنائم- للِرسول، وأعطت أربعة أسهم أخرى لذوي القُربى واليتامى والمساكين وأبناء السبيل، 

ا أنَّ  وبطبيعة الحال تكون الأربعة أخماس الباقية للغنائم المتعلقّة بالغانمِين. ومِن الواضح جدًّ

ثمّة تنافيًا بين هذين المفهومَين، وأنَّ هذا التنافي قد جعل كلً من مجاهد وعكرمة والسُديّ 

»آية  بأنَّ  القول  إلى  مضطرّين  )المبسوط(  في  الطوسيّ  الشيخ  وحتىّ  والجُبائي،  والشَعبيّ 

الغنيمة نسخت آيةَ الأنفال«.

مغاير  موضوعٍ  إلى  ناظرةً  آية  كلُّ  كانت  ولو  متفاوتاً،  الآيتيَن  موضوع  كان  لو  نعم، 

لو  المثال  سبيل  على  الآيتيَن.  بين  تنافيًا  ثمّة  يكون  لا  ذلك  فعند  الأخرى،  الآية  لموضوع 

د الطوسي، المبسوط في فقه الإماميّة، المصدر السابق، ج 2، ص 64 و65. أبو جعفر محمَّ 	(((
د الطوسّي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 5، ص 73 و74. أبو جعفر محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام230

كانت آية الغنيمة ناظرة إلى الأرباح التي يجنيها الفردُ من عمله أو من أي طريق مشروع 

آخر فعند ذلك لا تنافي آية الأنفال. لأنَّ آيةَ الغنيمة في ضوء هذا الافتراض لا تعُنى بغنائم 

الحرب، بل تنوّه إلى قانون ضريبيّ يشمل عشرين بالمئة من صافي الأرباح، ويجب دفعه 

لام  مرةًّ واحدة في كلّ عام. وقد وَردََ هذا المعنى في روايات أئمة أهل البيت عليهِم السَّ

تزيد  التي  الأرباح  صافي  يشمل  الخمسَ  أنَّ  اتضح  حيث  غموض،  دون  ومِن  واضح  بنحوٍ 

أبي  وَردََ في روايةٍ عن  الفرد، ويجب دفعه مرةًّ واحدةً في كلّ سنة. فقد  عن قوت سنة 

النّاسُ  أفَادَ  ما  كُلّ  »في  فقال:  وموارد وجوبه؟  الخمس  سُئٍلَ عن  أنهّ  لام  السَّ عليهِ  الحسن 

لام  د بن علي التقي عليهِما السَّ مِن قليلٍ أو كثير«))). وفي سؤال مكتوب وُجّه للِإمام محمَّ

قيل فيه: »أخبرني عن الخمس، أعََلى جميع ما يستفيد الرجلُ مِن قليل وكثير مِن جميع 

بعَدَ  »الخُمسُ  يده:  وَبِخَطّ  ذلك  عن  الإمامُ  أجاب  ذلك؟«  وكيف  الصناع؟  وعلى  الضروب 

لام، أنهّ كَتبََ إلى  د بن عليّ التقيّ عليهِما السَّ المؤنة«))). وفي روايةٍ أخرى عن الإمام محمَّ

بعض أصحابه:

الله  قال  عام.  كلّ  في  أصحابي[  ]أي  عليهم  واجبة  فهي  والفوائد  الغنائم  »]خُمس[ 

تعالى: ﴿ وَاعلمَوا أنمّا غَنِمتُم مِنْ شَيءٍ فإنَّ لله خُمسَه وَلِلرسولِ وَلِذي القُربى وَاليَتامى 

يوَمَ  الفرقان  يوَمَ  عَبدِنا  عَلى  أنَزَلنا  وَما  بالله  آمنتُم  كُنتُم  إنْ  السَبيل  وَابن  وَالمساكين 

التَقى الجَمعان وَاللهُ عَلى كُلّ شَيءٍ قَدير﴾، فالغنائمُ وَالفوائدُ يرحمكَ الله فَهيَ الغَنيمةُ 

يغَنمها المرء، وَالفائدةُ يفيدها، والجائزةُ مِن الإنسانِ للِإنسانِ التي لها خطر، والميراثُ 

الذي لا يحتسب مِن غير أب ولا ابن«))).

يقول الإمام في هذا الحديث أنَّ الخمسَ يتعلَّق بمختلف الأرباح التي يحصل عليها المرء، 

واستشهد بقولهِِ تعالى ﴿وَاعلمَوا أنمّا غَنِمتمُ مِنْ شَيءٍ فإنَّ لله خُمسَه وَللِرسَولِ...﴾ دليلً على 

ذلك. يتضح من ذلك أنَّ آيةَ الغنيمة ناظرة إلى الأرباح التي يحصل عليها المرءُ، وقد أوجَبَتْ 

دفع خمسها. وإنَّ هذه الرواية تعُين على أن نقول: »إنَّ آيةَ الغنيمة لا تعنى بغنائم الحرب، 

بل تعنى بما يتبقى مِن الأرباح والمكاسب التي طرُِحَ عنها قوت المرء، إذ يجب في كلّ سنة 

دفع عشرين بالمئة من صافي الأرباح هذا بوصفه خُمسًا«. ويضاف إلى ذلك أنَّ الغنائمَ في 

هذه الرواية وردت بمعنى مطلق الأرباح، وليس بمعنى غنائم الحرب، لأنهّ قال: »واجبة عليهم 

د بن الحسن الحر العاملي، وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، المصدر السابق، ج 6، ص  محمَّ 	(((
.350

المصدر نفسه، ج 6، ص 348. 	(((

المصدر نفسه، ج 6، ص 350. 	(((



231 رابعل الالفص: الحرب غنائم

في كلّ عام«، ومن المعلوم أنَّ الحرب لا تحدث في كلّ عام. فإذن إنَّ عطف »الفوائد« على 

»الغنائم« في متن الرواية عطفٌ تفسيريّ))).

نستعين  أن  هو  الغنيمة  وآية  الأنفال  آية  بين  التنافي  لرِفَعِ  الصحيح  الطريق  أنَّ  يبدو 

بالروايات ونقول: »إنَّ آيةَ الغنيمة لا تعنى بغنائم الحرب، بل هي في مقام وضع قانون ضريبيّ 

لعِشرين بالمئة مِن الأرباح«. وإنَّ هذا الرأي –القائل بأنَّ آيةَ الغنيمة لا تعنى بغنائم الحرب- 

العَقليّ أيضًا، وذلك بقولنِا أنَّ الآيةَ الأولى مِن سورة الأنفال أوضحتْ  يمكن تأييده بالاعتبار 

المقاتلين  للِغانمين  حُكمَ غنائم الحرب، إذ تكون لله ولرِسوله، وليس لأحدٍ أي حقّ فيها، لا 

ولا لغِيرهم، فالنَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ يتخذ القرارَ بشأنها نيابةً عن الله تعالى. وإنَّ 

النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في هذه المسألة قائد المعركة والماسك بزمام الأمُّة، وإنَّ 

قرارهَ حول الغنائم يتوخّى مصلحة الأمّة الإسلامية. فإذا اقتضتْ المصلحةُ مِن منظوره فيعُطي 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ الغنائمَ كلهّا أو جزءًا منها للِمقاتلين، كما فعََلَ بغنائم معركة بدر، أو 

يمنحها صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ -توخيًّا لتِأليف القلوب- للِمهزومين مِن الذين كانوا يقاتلونه 

بالأمس، كما فعََلَ بغنائم معركة حُنين وهوازن، أو يخصصها لأيّ مورد آخر تحقيقًا لمصلحة 

الأمّة. إذن، إنَّ الآيةَ الأولى مِن سورة الأنفال أوضحتْ حكمَ غنائم الحرب إلى الأبد، ولم يبقَ 

أمرٌ مسكوتٌ عنه حول حكم الغنائم لتِقوله آية الغنيمة. ولأنهّ لم يتبقَّ مجالٌ لعَِرضِ كلام آخَر 

حول حُكمِ الغنائم فلا داعي بعَدئذٍ أن يعُاد الحديثُ بعد أربعين آية، وأنْ تذَكر آيةُ الخمس 

شيئاً حول حُكمِ الغنائم. خاصّة إذا كان الأمر المذكور منافياً لمدلول آية الأنفال. بناءً على هذا 

الحرب؛  انصرافاً عن غنائم  الخمس نفسها-  آية  -التي هي  الغَنيمة  آية  بأنَّ في  القول  يجب 

ومعنى الانصراف هنا هو أنَّ بيئة الآية وحيثياتها ومجموعة القرائن الخاصة بذلك جعلت آيةَ 

الخمس –بِحُكمِ العُرف- غير مَعنيّة بغنائم الحرب. فعلى سبيل المثال لو قال صاحبُ الدّار 

لخادمِه بعد تناول الغَداء: »ضَيّف الوافدين«، فإنَّ في هذه الضيافة انصراف عن الطعام، ولا 

تشمل سوى الشاي والفاكهة وما شاكل ذلك، لأنهّ لم يبق ثمّة مجال للِطعام والغَداء. وبالنسبة 

حَتْ حكمَ غنائم الحرب إلى الأبد ومُلئَ محلُّها، فلم  لهذه المسألة أيضًا، بما أنَّ آيةَ الأنفال وضَّ

يعد ثمّة مجال لبِيان حكم غنائم الحرب حتىّ يتطلبّ بيانه في آية الخمس.

العطف التفسيريّ هو العطف لمجردّ القرن بين اللفظيَن، فهو عَطفٌ لا مغايرةَ فيه بين معنى المعطوف  	(((
العسجدَ هو  إنَّ  به«، حيث  فصَُنتهُ وانتفَعتُ  العَسجدَ والذّهب،  والمعطوف عليه. مثل قولنا: »أخذتُ 
د الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، )تونس: الدار التونسية للنشر، 1984(،  الذهب عينه. ينُظرَ: محمَّ
ج 10، ص 177؛ وكذلك: عبّاس حسن، النحو الوافي، ط: الخامسة عشر، )بيروت: دار المعارف، د.ت(، ج 1، 

ص 699. ]المترجم[



الجهاد في الإسلام232

طبيعة المسألة أيضًا تقتضي ذلك

لو تأمّلنا في طبيعة الحرب والقتال وطبيعة الغنائم سنجد العملَ المعقول هو أن يكون 

التصرفّ بالغنائم تحت إشراف القادة، وليس بحسب رغبة المقاتلين، ذلك أنَّ غنائم الحرب 

د، ومن الطبيعي أن تكون الأموال العامّة تحت تصرفّ  من الأموال العامّة وليس لها مالك محدَّ

النظام الحاكم الذي يدير شؤون المجتمع ليوظفّها تحقيقًا لمصالح المجتمع. على أنَّ هذا لا 

الغنائم تحت  الغنائم، بل تكون  النخبة الحاكمة أو قادة الحرب هم من يتملكّون  يعني أن 

تصرفّهم بوصفهم أمناء المجتمع ليستعملوها في احتياجات المجتمع. أمّا أن يكون التصرفّ 

بالغنائم أو بجزء منها بيد المقاتلين فإنَّ ذلك عمل غير مبرَّر، لأنَّ المقاتلين غير مسؤولين عن 

إدارة المجتمع حتىّ تكون الغنائم –التي تعَُدّ من الأموال العامّة- تحت تصرفّهم. فضلً عن 

ذلك، إنَّ المقاتلين إمّا يشتركون في الحرب تطوّعًا، وإمّا يتقاضون أجراً على ذلك، وإمّا هم 

أيًّا كان وصفه مِن بين هذه الفئات الثلاث )متطوّع، أجير، جُنديٌّ  جنودٌ مكلَّفون. فالمقاتلُ 

مُكلَّف( لا يطَلبُ شيئاً بعد انتهاء الحرب، ومن ثمَّ لا يتوجَّب دفع طلبه مِن الغنائم، لأنهّ لو 

كان متطوّعًا فإنهّ لا يطلب أجراً، وإذا كان يقاتل مقابل أجر فسيُدفعَ له الأجر المقرَّر، وليس 

له حقّ في الغنائم، وإذا كان جُندياً مكلَّفًا فإنهّ قد قام بمهمّته وواجبه، ولا يطلب شيئاً سوى 

الحرب  بأنَّ غنائم  لنِقول  أيّ دليل مقبول  ثمَّ ليس هناك  يتقاضاه. ومِن  الذي  الجنديّ  راتب 

ترجع للِمقاتلين، ويجب دفع خمسها لأصحاب الخمس، ولهم المتبقي البالغ أربعة أخماس.

بالإضافة إلى ذلك، إنَّ أصحاب الرأي القائل بأنَّ »أربعة أخماس الغنائم من حقّ المقاتلين«، 

هل يعتقدون بأنَّ جميعَهم متساوون في سهم الغنائم؟ فعلى سبيل المثال هل يستوي حقّ ذلك 

المقاتل الذي ضحّى بكلّ ما يملك مع حقّ الجنديّ الذي قام بمهمّته بنحوٍ واهن ومتكاسل؟ 

هل يستويان في سهم الغنائم؟ أم يجب تقييم العمليات القتالية لينال كلُّ فرد سهمًا بقدر 

قيمة عمله؟ وإذا كان الأمر كذلك فمَن المسؤول عن هذا التقييم وتوزيع الأسهم المختلفة من 

الغنيمة على المقاتلين؟ ومَن المسؤول الذي يتوجّب عليه وضع مراقبين في جبهات القتال 

ليِشرفوا على سلوك المقاتلين وعملياتهم القتالية وليدوّنوا ويوثقّوا كيفية العمليات وحيثياتها 

ليتمكّن الخبراء من تقييم تلك العمليات، وليُعطى كلُّ مقاتلٍ ما يستحقّه مِن الغنائم؟

أخماس  »أربعة  بإعطاء  القائلون  والفقهاء  المفسّرون  يعالجها  لم  وإشكاليات  قضايا  إنهّا 

الغنائم للِمقاتلين«، بل قالوا وبنحوٍ مبتسَر »إنَّ أربعة أخماس الغنائم للمقاتلين«. وسبب عدم 

معالجتهم هذه القضايا والإشكاليات هو أنهّم لم يكونوا في صدد العمل بما يقولون، بل كانوا 

يرومون معالجة المسألة بنحوٍ عابر، وأن يكتبوا شيئاً عن ذلك وينتقلوا للِمسائل الأخرى. وقد 



233 رابعل الالفص: الحرب غنائم

الخمس هي  بها  يتعلقّ  التي  الأمور  أيضًا وبطريقة مبتسرة: »مِن  العَمَلية  الرسائل  كتبوا في 

غنائم الحرب«، وإنَّ هذه المسألة الفقهية كُتِبتَ بناءً على تلك الفكرة الرائجة حول منح أربعة 

أخماس الغنائم للِمقاتلين، وليس من أجل العمل بها، بل لمجردّ تدوينها.

الكفّار  مع  اشتبكوا  البَسيج  قوّات  مِن  جَمعًا  أنَّ  افترضوا  ذلك  على  توضيحي  وكمثال 

وانتصروا، وغَنِموا مئة دبابة ومئة مدفع ومئة طائرة حربيّة متطوّرة، والعشرات من مخازن 

الأسلحة  هذه  لتِقييم  خبراء  استقدام  عليهم  يجب  هل  الغنائم  هذه  مع  للِتعامل  الذخيرة. 

والمعدّات القتالية المتطوّرة وتحديد سهم كلّ واحد مِن المقاتلين، ثمّ تسويقها والبحث عمّن 

الخمس، وتقسيم  ليدفعوا بعد ذلك خمس قيمتها لأصحاب  المعدّات  ليبيعوا هذه  يشتريها 

ر ذلك وكان حلّ خارجًا عن  أربعة أخماسها فيما بينهم؟ هل يمكن القيام بكلّ ذلك؟ إذا تعذَّ

المسار الطبيعي للحياة فاعلمَوا أنَّ البحثَ قد انحرف عن سياقه الصحيح، ويجب إعادة النظر 

في أصل المسألة. وإنَّ طريقة إعادة النظر هي أنْ يعدل الفقهاء والمفسّرون عن الرأي القائل 

المكاسب وضريبة صافي  بأرباح  مَعنيّةً  يعدّوها  وأن  الحرب،  بغنائم  تعنى  الخمس  آية  بأنَّ 

لام.  السَّ البيت عليهِم  بالمائة؛ وهو ما ينسجم مع روايات أئمة أهل  البالغة عشرين  الأرباح 

فإذا فعلوا ذلك وتخلَّصوا مِن هذا الانسداد فعند ذلك لم يضطرّ أحدٌ مِن الفقهاء، مثل الشيخ 

الطوسيّ، إلى أن يكتب مترددًا في أحد كتبه »إنَّ آيةَ الغَنيمة نسختْ آيةَ الأنفال«، ثمَّ ينفي 

رأيهَ هذا في كتابٍ آخر ويبطله.

آية الخمس وإيهام التناسب

ن شَيْءٍ فأَنََّ للَِّهِ خُمُسَهُ...﴾ قد وَردََتْ بين آيات الحرب  ولأنَّ آيةَ ﴿وَاعْلمَُوا أنََّمَا غَنِمْتمُ مِّ

في  الحرب.  غنائم  الآية هي  هذه  في  »غَنِمْتمُ«  مِن  المرادَ  أنَّ  إيهام  يحصل  فقد  والجهاد 

ما  وهذا  المرء،  عليها  يحصل  التي  الأرباح  ذكره- هي  م  تقدَّ ما  –وبحسب  المراد  إنَّ  حين 

يعُبَّر عنه بـ»إيهام التناسب«))). أيْ إنَّ التناسب الموجود بين القتال وأخذ الغنيمة يلقي في 

واهمة المرء أنَّ المرادَ مِن »غَنِمْتمُ« في هذه الآية هي غنائم الحرب. يعَُدّ إيهام التناسب 

المثال  سبيل  على  الكلام.  محاسن  مِن  البديع  علم  في  تعَُد  التي  البديعية  المحسّنات  مِن 

وَالنَّجْمُ  بِحُسبانٍ  وَالقَمَرُ  مسُ  الرّحمن: ﴿الشَّ الخامسة والسادسة مِن سورة  الآيتيَْن  وَردََ في 

»إيهام التناسب: يقصد به الجمع بين معنيَين غير متناسبَين بلفظيَن يكون لهما معنيان متناسبان وإن لم  	(((
يكونا مقصودين، ومِن أجل ذلك يلُحَق بمراعاة النظير«. ظ: عبد العزيز عتيق، علم البديع، ط: الأولى، 

)بيروت: دار النهضة العربية، د.ت(، ص 181. ]المترجم[



الجهاد في الإسلام234

جَرُ يسَْجُدانِ﴾. النَّجْمُ مِن المفردات المشتركة التي ترد بمعنى نجمة السّماء، وبمعنى  وَالشَّ

النبات الذي ينجم من الأرض ولا ساق له ]كالبقول[، وفي مقابل الشجر الذي له ساق. إنَّ 

المضيئة- و»النّجم«  السماوية  الأجرام  مِن  يعُدّان  -اللذان  والقَمَر«  »الشَمس  بين  التناسب 

»النّجم«  مِن  المرادَ  بأنَّ  الذهنَ  المضيئة يوهم  السماوية  الأجرام  الآخر من  يعَُدّ هو  الذي 

التي وَردََتْ بعد  أنهّ بحسب قرينة »الشَجَر«  السّماوي. في حين  النّجم  في هذه الآية هو 

»النَّجْم« فإنَّ المرادَ مِن »النَّجم« هو النبات الذي لا ساق له، وفي مقابل الشَجَر الذي له 

ساق. وهذا يعني أنَّ الآيةَ تقول: »إنَّ النبات الضعيف الذي لا ساق له، والنبات القوي الذي 

له ساق، كلاهما يسجدان لله تعالى«، وهنا يرُفعَ الإيهام حول كون »النجم« بمعنى نجمة 

السماء. ولا يخفى أنَّ هذا الإيهام قد وَردََ هنا بوصفه مِن محاسن الكلام، لأنهّ لو قالت الآيةُ 

وقد  الإيهام.  هذا  تحقق  لما  ولكن  المعنى صحيحًا،  لكَان  »والنَّجَمُ«  عن  بدلً  »والنَّبتُ...« 

النبات وليس  المراد من »النجم« هو  أنَّ  رفُِعَ الإيهام بذكر »الشَجَر« بعد »النَّجم« واتضَّحَ 

نجمة السماء. إذن المراد هنا في هذه الآية كان الإيهام ورفع الإيهام معًا، فحصل الإيهامُ 

بإيراد »النجم« -الذي يعَُدّ من الألفاظ المشتركة- بدلً عن »النَّبت«، ثمّ رفُِعَ الإيهام بذكر 

جَر« بعد »النَّجم«. وبالطبع مثل هذه التعبيرات الدقيقة والبَديعة لا يحُسنها فردٌ غير  »الشَّ

متعلمّ، بل تتطلبّ قوةً غَيبيّة.

الآية  –في  قبلها  في  وَردََ  قد  لأنَّه  التناسب،  إيهام  على  تنطوي  فإنهّا  أيضًا  الخمس  وآية 

فِتنَْةٌ﴾.  تكَُونَ  لَ  حَتَّىٰ  تقول: ﴿وَقاَتلِوُهُمْ  إذ  بالفتنة،  المتسببين  المعتدَين  بِمقاتلة  أمَرٌ   -39

والآية التي تلي آية الخمس –أي الآية 42- تشير إلى مواضع المسلمين والمشركين في معركة 

بدر)))، والآية 45 تأمر بالصمود في مواجهة العدوّ في ساحة المعركة وتقول: ﴿إذَِا لقَِيتمُْ فِئةًَ 

فاَثبُْتوُا﴾. إنَّ إيراد آية الخمس بين آيات الحرب والجهاد ينطوي على إيهام يوحي بأنَّ المراد 

من »غَنِمتمُ« في آية الخمس هي غنائم الحرب. لا سيما أنَّ أصل فعل »غَنِمتمُ« في هذه الآية 

من مفردة الغَنيمة. وأمّا رفع الإيهام هنا فإنهّ بعهدة عقول ذوي الألباب وفكرهم. فبقليل من 

التأمل يتضح لديهم أنَّ حكم غنائم الحرب في آية الأنفال قد اتضح إلى الأبد، وليس ثمّة مجال 

لتذكر آية الخمس شيئاً آخر حول غنائم الحرب. وإذا كانت مفردة »غَنِمتمُ« في آية الخمس 

ناظرة إلى غنائم الحرب فيحصل تنافٍ بين آية الخمس وآية الأنفال. إذن يجب أن تكون ناظرة 

إلى مطلق أرباح المرء، وهو المعنى اللغوي والرئيس من مفردة »الغنيمة«. وقد علمنا سَلفًَا أنَّ 

الغنيمةَ هي كلّ ما يحصل عليه الإنسان، ولم يقيَّد مفهومها بالحصول عليها مِن خلال القتال.

نيَْا وَهُم بِالعُْدْوَةِ القُْصْوَىٰ وَالرَّكْبُ أسَْفَلَ مِنكُمْ...﴾ ]الأنفال: 42[ ﴿إذِْ أنَتمُ بِالعُْدْوَةِ الدُّ 	(((



235 رابعل الالفص: الحرب غنائم

بإيهام  الحرب« لم يعتنوا  إلى غنائم  ناظرة  آيةَ »الخمس  بأنَّ  الذين يقولون  والمفسّرون 

التناسب الموجود هنا، والذي يعُدّ من محاسن الكلام. بل اعتمدوا ذلك المعنى الذي يوحى 

لواهمة الإنسان من خلال موضع آية الخمس بين آيات القتال. ومن هنا تبلورت لديهم مشكلة 

التنافي بين آية الخمس وآية الأنفال؛ ولمعالجة هذا التنافي قال جمهورهم -بحسب تعبير 

القرطبي- »بأنَّ آية الخمس نسخت آية الأنفال«. في حين لو كانوا قد عنوا بإيهام التناسب 

الموجود هنا لما وقعوا في هذا الإشكال ولما اضطرّوا إلى إيراد كلام غير مبرَّر لمعالجة ذلك، 

ولما ذهبوا إلى القول بنسخ آية الأنفال التي لا تقبل النسخ أساسًا. ذلك أنَّ العمل بمضمون 

آية الأنفال يمثلّ ضرورة اجتماعية دائمة، إذ يجب أن تكون الأنفال –التي تعُد من الأموال 

العامة- لله وللرسول، أي بيد قيادة المجتمع والنظام الحاكم لتنُفَق في المصلحة العامة. إنَّ 

القول بنسخ آية الأنفال يعني عدم وضع الأموال العامة تحت إشراف الرسول وقيادة المجتمع. 

العامة  الأموال  عندها  تودعَ  التي  الجهة  أو  الشخصية  هي  مَن  فإذن  كذلك  الأمر  كان  وإذا 

للحفاظ عليها من الضياع والتلف؟ هل يمكن القول بأنَّ الأنفالَ يجب تركها مِن دون أن يتصدّى 

إليها أحد؟ بالطبع لا. وما عدا قيادة المجتمع –التي تعُدّ وَليًّا لشِؤون الناس العامّة-، مَن هي 

الشخصيّة أو الفئة التي تمتلك صلاحيةَ الإشراف على المال العام لتِنفقها للِصالح العام؟ الإجابة 

عن هذا السؤال تقع على عاتق القائلين بنسخ آية الأنفال والذين يعتقدون بأنَّ الأنفال يجب 

أن لا تكون تحت تصرفّ الرسول وقيادة المجتمع. أمّا إذا أرادوا التخلصّ من هذه الإشكالية 

عليهم أن يعَدلوا عن هذه العقيدة غير المبررة، وأن يقولوا بـ»أنَّ آيةَ الأنفال لم تنُسَخ، ويجب 

تتصدّى  أنْ  المشروعة  المجتمع  قيادة  النَّبيّ يجب على  بعد  وأنَّ  الأبد،  إلى  بحكمها  العمل 

للِأنفال، لكي لا تهُدَر ولا تضيع«.

لم يذكر الفقهاءُ غنائمَ الحرب ضمن الأنفال

تْ الغنائمَ أنفالً، وأوضَحَتْ  على الرغم مِن أنَّ آيةَ الأنفال قد نزلتْ في غنائم الحرب، وَسَمَّ

أنَّ الأنفال يجب أن تكون لله وللِرسول، مع ذلك لم يدرج الفقهاءُ الغنائمَ ضمن الأنفال، فعند 

يروموا  الأنفال، ولم  لهم مصطلح حاصّ حول  فكَأنَّ  الحرب،  غنائمَ  يعدّوا  لم  الأنفال  ذكرهم 

مطابقة مصطلحهم مع آية الأنفال. نوردُ فيما يلي أقوال الفقهاء حول هذا الأمر:

دَ الشيخُ الطوسيّ الأنفالَ في كتابيَه )النهاية( و)المبسوط( كالآتي: أ. عدَّ

»1. كلُّ أرضٍ خربة بادَ أهلهُا؛ 2. وكلُّ أرض لم يوجف عليها بِخَيلٍ ولا ركاب، 3. أو سلمّها 

أهلهُا طوعًا بِغَير قتال، 4. ورؤوس الجبال، 5. وبطون الأودية، 6. والآجام، 7. والأرضون 

الموات التي لا أرباب لها، 8. وصوافي الملوك وقطائعهم التي كانت في أيديهم من غير 



الجهاد في الإسلام236

جهة الغصب، 9. وميراث من لا وراث له، 10. وله مِن الغنائم قبل أن يقسّم: الجارية 

الحسناء، والفرس الفاره والثوب المرتفع، وما أشبه ذلك مما لا نظير له من رقيق أو 

متاع، 11. وإذا قوتلِ قومٌ مِن أهل الحرب بغير إذن الإمام«))).

د أبو الصّلاح الحلبيّ )374-447هـ( الأنفالَ بالوصف الآتي: ب. وعدَّ

»1. كلُّ أرض لم يوجَف عليها بِخَيلٍ ولا ركاب، 2. وقطائع الملوك، 3. والأرضون الموات، 

4. وكلّ أرض عطلّها مالكُها ثلاث سنين، ]لم يذكر أحد هذا الوصف سوى أبو الصلاح 

الحلبيّ[، 5. ورؤوس الجبال، 6. وبطون الأودية من كلّ أرض، 7. والبحار، 8. والآجام، 9. 

وتركات مَن لا وارث له مِن الأموال وغيرها«))).

ج. وقال ابنُ حمزة )ت: 580( في )الوسيلة( في معرض حديثه عن أرض الأنفال بأنهّا:

»لِلإمامِ خاصة، وهي عشرة أجناس: 1. كُلّ أرض جلا )عنها( أهلها، 2. وَكُلّ أرض خراب 

بادَ أهلهُا، 3. وَكلّ أرض أسلمها الكفّارُ بِغَيرِ قتال، 4. وَكُلّ أرض لم يوجف عليها بِخَيلٍ وَلا 

ركاب، 5. وَالبائرة التي لا أرباب لها، 6. والآجام، 7. ورؤوس الجبال، 8. وبطون الأودية، 

9. وَكُلّ ما يصطفيه الملوك لأنفسهم، 10. وقطائعهم التي كانت في أيديهم مِن غير 

جهة غصب. فجميع ذاك حكمه إلى الإمام«))).

د. وقال حمزة بن عبد العزيز ]المعروف بسلار[ )ت 448هـ( في )المراسم(:

»إنَّ الأنفال له ]أي للإمام[ خاصّة، وهي 1. كلّ أرض فتحت من غير أن يوجف عليها 

الحربيّ، 4. والآجام 5. والمفاوز، 6.  الموات، 3. وميراث  بِخَيلٍ ولا ركاب، 2. والأرض 

والمعادن 7. والقطائع: فليس لأحدٍ أن يتصرف في شيء من ذلك، إلا بإذنه«))).

هـ. وقال ابن زهُرة )511-585هـ( في )الغُنية(:

»أرض الأنفال هي 1. كلّ أرض أسلمَها أهلهُا مِن غير حرب، 2. أو جلوا عنها، 3. وكلُّ 

 .5 الأودية،  وبطون   .4 العتق،  بولاء  ولا  بالقرابة  وارثاً  يخلف  ولم  مالكُها،  مات  أرض 

أبو جعفر محمّد الطوسّي، المبسوط في فقه الإمامية، المصدر السابق، ج 1، ص 263. 	(((
وينُظر كذلك: أبو جعفر محمّد الطوسي، النهاية في مجرد الفقه والفتاوی، المصدر السابق، ص 199 و200. 	

د، المعروف بأبي الصلاح الحلبي، الكافي في  تقي ‌الدين بن نجم‌ الدين بن عبيد الله بن عبدالله بن محمَّ 	(((
الفقه، تحقيق: رضا اسُتادي، ط: الأولى، )أصفهان، مكتبة أمير المؤمنين، 1403هـ(، ص 170 و171.

د الحسون، ط: الأولى، )قم:  محمّد بن علي بن حمزة الطوسي، الوسيلة إلى نيل الفضيلة، تحقيق: محمَّ 	(((
منشورات مكتبة آية الله المرعشي النجفي، 1408هـ(، ص 123.

أبو يعلى حمزة بن عبد العزيز الديلمي المعروف بـ»سلار«، المراسم العلوية في الفقه والأحكام النبويّة،  	(((
لام،  1414هـ(، ص 142. )قم: المعاونية الثقافية للمجمع العالمي لأهل البيت عليهِم السَّ



237 رابعل الالفص: الحرب غنائم

والأرضون   .8 غصب،  جهة  غير  من  الملوك  وقطائع   .7 والآجام،   .6 الجبال،  ورؤوس 

الموات، فللإمام خاصة دون غيره«))).

وقد ذكََرَ الشَيخُ المفيد )336-413هـ( الأنفالَ بالوصف الآتي:

»الأنفال هي 1. كلّ أرض فُتِحَت مِن غير أن يوجف عليها بخَيْلٍ ولا ركِابٍ،‌ 2. والأرضون 

له مِن الأهل والقرابات، 4. والآجام، 5. والبحار، 6.  الموات، 3. وتركات مَن لا وارث 

والمفاوز، 7. والمعادن، 8. وقطايع الملوك‌«))).

الأنفال؛ رغم  الحرب ضمن  غنائمَ  الستة  الفقهاء  أيٌّ من هؤلاء  يذكر  لم  نرى  ما  بحسب 

أنَّ آيةَ الأنفال قد نزلتْ في غنائم الحرب، ونعلم أنهّ لا يمكن الفصل بين مورد نزول الآية 

الرسول صلَّى  بالقتال لله وللِرسول، وإنَّ  يؤُخَذ  ومدلولها. وإنَّ آيةَ الأنفال حكمت بإرجاع ما 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بطبيعة الحال يتصرفّ فيها بالنيابة عن الله تعالى وكيفما يجد المصلحة.

ولكن ما الذي جعل هؤلاء الفقهاء لا يعدّون غنائمَ الحرب مِن الأنفال؟ إنَّ كلًّ مِن الشيخ 

بأنَّ  وقالوا  ذلك  في  الروايات  اتبّعوا  زهرة  وابن  العزيز  عبد  بن  وابن حمزة وسلار  الطوسي 

اليد  المبسوط  الإمام  الحال هو  فيها. وإنَّ مرادهم بطبيعة  يتصرفّ  للِإمام، وهو من  الأنفالَ 

اللهُ  النَّبيُّ صلَّى  يتولىّ  إنهّ قولٌ سليم، فمثلما  المجتمع الإسلامي.  الفعليّ، أي قائد  والحاكم 

شؤون  يتولىّ  أيضًا  بعده  مِن  المجتمع  وحاكم  الإمامَ  فإنَّ  الأنفال،  شؤون  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ 

الأنفال حتىّ قيام الساعة، ويتصرفّ فيها كيفما يرى مصلحة المجتمع. وبحسب ما قال الشيخ 

الطوسيّ في )النهاية( يحقّ للِإمام أن »يقبلها ]أي الأنفال[ مَن شاء بما أراد، ويهبها ويبيعها 

حسب ما أراد«)))، وأن يتصرفّ فيها بحسب ما يراه صلاحًا، مثلما كان النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ محقًا في فعل ذلك بوصفه حاكمًا. كلّ ذلك صحيح، ولكن ما يثير التساؤل هنا هو 

عدم ذكر الفقهاء غنائمَ الحرب ضمن الأنفال. ما الذي جعلهم لا يذكرون غنائمَ الحرب –سواء 

المنقولة منها أو غير المنقولة- ضمن الأنفال ليكون التصرفّ بها تحت إشراف النّبيّ والإمام؟ 

وما الذي يبرر لهم ذلك؟ ما يمكن قوله في هذا الصدد هو أنَّ هؤلاء الفقهاء قد استنبطوا 

حُكمَ غنائم الحرب مِن آية ﴿وَاعلمَْوا أنَّما غَنِمتمُ مِنْ شيءٍ فإَنَّ لله خُمُسَهُ...﴾، وليس من آية 

الأنفال، ولذلك قالوا بوجوب دفع خمس غنائم الحرب لأهل الخمس، ودفع أربعة أخماسها 

البهادري،  إبراهيم  النزوع إلى علمَيْ الأصول والفروع، تحقيق:  غنية  الحلبي،  حمزة بن علي بن زهرة  	(((
لام،  د.ت(، ص 204. )د.م، مؤسسة الإمام الصادق عليهِ السَّ

محمّد بن محمّد بن النعمان العكبريّ البغداديّ المفيد، المقنعة، ط: الأولى، )قم: المؤتمر الدولي لألفية  	(((
الشيخ المفيد، 1413هـ(، ص 278.

أبو جعفر محمّد الطوسّي، النهاية في مجرد الفقه والفتاوی، المصدر السابق، ص 420. 	(((



الجهاد في الإسلام238

للمقاتلين. والنتيجة المترتبة على هذا الاستنباط هي أنَّ آيةَ الأنفال قد أهُمِلتَ في موضوعة 

غنائم الحرب، رغم أنَّ مورد نزولها كان في غنائم الحرب! ولم يقتصر هؤلاء الفقهاء على ذلك، 

بل قالوا أيضًا بأنَّ الأرض التي تؤُخَذ بالقتال فيجب دفع خمسها، فقد قال الشيخ الطوسيّ في 

)الخلاف( في معرض حديثه عن الغنائم:

الخمس، فيكون  أنَّ فيه  الدور والعقارات والأرضين عندنا  ينُقَل وَلا يحوَّل مِن  »ما لا 

انتفاعه  فيصرف  يحضر،  لم  وَمَن  القتال  حَضَرَ  مَن  المسلمين،  لجميعِ  والباقي  لأهله، 

إلى مصالحهم. وعند الشافعي: أنَّ حكمه حكم ما ينقل ويحوّل خمسه لأهل الخمس، 

والباقي للِمقاتلة الغانمين«))).

استنبط هذه  أنَّه قد  المفتوحة يمثلّ دليلً على  الشيخ بوجوب تخميس الأرض  إنَّ قول 

آية  اتضح في  الحرب قد  القطعيّ حول غنائم  الحكم  إنَّ  الخمس. في حين  آية  الفتوى من 

الأنفال وقبل نزول آية الخمس، حيث قيل أنَّ الأنفال لله وللرسول، فلا يشملها الخمس، وليس 

الإمام  أو  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  النَّبيّ صلَّى  إذا شخّصَ  إلا  فيها،  أي حقّ  ولغِيرهم  للِمقاتلين 

مصلحةً في ذلك. وإذا كان منهج الشيخ حول استنباط حكم غنائم الحرب مِن آية الخمس 

الخمس، وتقسيم  المفتوحة لأهل  الأرض  قوله بوجوب دفع  الشافعيُّ محقًا في  لكَان  صائبًا 

الباقي بين المقاتلين. لأنَّ آية الخمس تقول: »على الغانمين أن يعطوا الخمس، وإنَّ لهم أربعة 

الأخماس المتبقية«. ولكنَّ الشيخ يقول: إنَّ أربعة الأخماس الباقية للِمسلمين كافةّ، وليست 

للِمقاتلين. ويقول في موضعٍ آخر: »كلّ أرض فُتِحَتْ عُنوةً بالسيفِ فهي للِمسلمين كافّة لا 

يجوز قسمتها بين الغانمين«))).

لو كان ينبغي استنباط حكم غنائم الحرب من آية الخمس فإنهّ -في ضوء مدلول هذه الآية- 

يتوجَّب تقسيم أربعة أخماس الأرض المفتوحة بين المقاتلين وعلى وفق ما ذكر الشافعيّ، 

وليس بحسب ما قال الشيخ الطوسيّ حول عدم جواز تقسيمها بين المقاتلين. وعلى أيّ حال، 

إنَّ استنباط حكم غنائم الحرب مِن آية الخمس وإهمال آية الأنفال –بحسب ما سار عليه 

الشيخ الطوسيّ- ليس فيه أيّ تبرير علميّ. وَلعََلَّ الشيخ في كتاب )الخلاف( أيضًا –كرأيه في 

)المبسوط(- قد ذَهَبَ إلى نسَْخِ آية الأنفال، وإنْ كان ينفي ذلك في تفسير )التبيان( الذي 

كتبه لاحقًا. فإذا كان قد ذَهَبَ إلى نسخ آية الأنفال فمَِن الطبيعيّ ألا يقدر على استنباط حكم 

الغنائم مِن آية الأنفال، بل عليه استنباطها مِن آية الخمس. وفي هذا الافتراض لا يعُتدُّ برأي 

أبو جعفر محمّد الطوسي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 194 و195. )المسألة 18( 	(((
المصدر نفسه، ج 5، ص 534. )المسألة 23( 	(((



239 رابعل الالفص: الحرب غنائم

الشيخ حول عائدية الأرض المفتوحة لجميع المسلمين وعدم جواز تقسيمها بين المقاتلين. 

بل يمكن قبول رأيه هذا بالنحو الآتي: »بما أنَّ آيةَ الأنفال قد أوضحتْ حُكمَ غنائم الحرب 

وأوجبت عائديتها لله وللِرسول، فيجب أن تكون الأرض المفتوحة تحت إشراف الرسول بوصفه 

المفتوحة  الأرض  إنَّ  إذن،  المجتمع«.  لمصالح  وليوظفّها ويستخدمها  وقائده،  المجتمع  وليّ 

عائدة لجميع المسلمين، ولكن ليس بالنحو الذي يكون المسلمون جميعًا ملّكها وعلى نحوٍ 

مشاع، بل بوصفها من الأموال العامّة، ولأنهّا كذلك فيجب توظيفها لصالح جميع المسلمين.

فلنعد إلى أصل الموضوع، حيث قلنا أنَّ السبب الذي دعا الفقهاء إلى عدم إدراج غنائم 

الحرب ضمن الأنفال هو أنَّهم استنبطوا حُكمَ الغنائم مِن آية الخمس، وليس مِن آية الأنفال. 

وقد ذكرنا أنموذجًا مِن أقوال الشيخ الطوسيّ التي تضمنت دلالةً على هذا الأمر. وإنَّ الفقهاءَ 

الآخرين بطبيعة الحال قد حَذوا حَذوَ الشيخ الطوسيّ في هذه المسألة.

ومن جملة ما ينبغي التنويه إليه هنا هو أنَّ الروايات المتضمّنة ذكر الأنفال التي استند 

لام كانوا  إليها الفقهاء، لم يرد فيها ذِكرٌ لغِنائم الحرب. ليس لأنَّ أئمة أهل البيت عليهِم السَّ

لا يعدّون غنائمَ الحرب من الأنفال، أو كانوا يعتقدون بنسخ آية الأنفال، بل ليِذكروا مصاديق 

الأنفالَ  أن  يظُنَ  لا  ولكي  الآية،  في  ذكرهُا  وَردََ  التي  الحرب-  غنائم  -غير  الأنفال  مِن  أخرى 

ثمّة حاجة  تعد  فلمَْ  الأنفال  آية  في  ذكُِرتَ  قد  الحربِ  غنائمَ  الحرب. ولأنَّ  بغنائم  محصورة 

لتِكرارها في متن الروايات، ولذلك لم نجد ذكراً لعِنوان غنائم الحرب في الروايات المتضمّنة 

ذكراً للِإنفال.

نعم، ذكََرتَْ الروايات بضعة مصاديق من غنائم الحرب، وسبب ذلك هو لمزيد من التأكيد 

يتخيرّها  كان  التي  الثمينة  الأشياء  أي  الملوك،  صوافي  منها  بالإمام.  الغنائم  اختصاص  على 

أي  الملوك،  قطائع  كذلك  ومنها  القتال.  أثناء  في  المسلمون  عليها  وحاز  لأنفسهم  الملوك 

الأراضي الخاصة بالملوك، وكذلك أيّ شيء مرغوب وثمين آخر يرغب الإمام في أن يصطفاه 

لنِفسهِ مِن بين الغنائم، مثل »الجارية الحسناء والفرس الفاره والثوب الحسن«.))) 

ثمّة سؤالان معروضان في هذه الصدد، يجب الإجابة عنهما:

السؤال الأول: بالنظر إلى أنَّ غنائم الحرب كلهّا –وفي ضوء مدلول آية الأنفال- يجب أن 

تكون تحت تصرفّ الرسول صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، ومِن بعده تحت تصرفّ الإمام، لماذا 

لم تذكر الروايات شيئاً مِن غنائم الحرب سوى هذه الأمور ضمن ما يكون تحت تصرفّ الإمام؟

الحرّ العاملي، وسائل الشيعة، المصدر السابق، ج 9، ص 532، الحديث 21.  	(((



الجهاد في الإسلام240

ةِ  لام: »إنَِّ اللَّهَ تعََالىَ فرَضََ عَلىَ أئَمَِّ السؤال الآخر: يقول الإمامُ عليّ بن أبي طالب عليهِ السَّ

رُوا أنَفُْسَهُمْ بِضَعَفَةِ النَّاسِ كَيْلَ يتَبََيَّغَ بِالفَْقِيرِ فقَْرهُُ«))). بالنظر إلى حديث أمير  العَْدْلِ أنَْ يقَُدِّ

الجاريةَ  الإمام  الروايات حول اصطفاء  وَردََ في  ما  تبرير  لام، كيف يمكن  السَّ المؤمنين عليهِ 

يبُرر  وكيف  الغنائم،  بين  مِن  آخر  ثمين  وأيّ شيء  الحسن  والثوب  الفاره  والفرس  الحسناء 

البذخ  بعيدًا عن  يكون  أن  بالإمام  يفُترضَ  ألا  للِإمام؟  الملوك وقطائعهم«  تخصيص »صوافي 

والترف؟ ما الداعي إلى أن تكون هذه الأمور التي تعُدّ من مظاهر البذخ والترف تحت تصرفّه 

حصراً؟

للِجواب عن السؤال الأول يجب القول بأننا لا يسعنا أن نقبل بأنَّ ما يكون تحت تصرفّ 

الإمام مِن غنائم الحرب يقتصر على هذه الأمور المذكورة في الروايات، بل الأنفال كلهّا وغنائم 

الحرب من دون استثناء يجب أن تكون تحت تصرفّ النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، ومن 

بعده تحت تصرفّ الإمام. وهذا لا يعني أن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ والإمام يتملكّان 

الأنفال، بل يتوليان إدارة شؤونها لتنُفَق وتوظَّف لصالح المجتمع. فكلمة »الأنفال« في متن 

الآية محلّة بـ»ال« وتفُهم الاستغراق. أي إنَّ الأنفال كلهّا ومن دون أيّ استثناء يجب أن تكون 

لله وللرسول، وليس بعضها. فعلى سبيل المثال إنَّ الأرض التي تفُتحَ بالقتال، والتي قال الشيخ 

الطوسي بوجوب تخميسها، لا تختلف عن الأراضي والعقارات الخاصّة بالملوك، فكلاهما من 

الأنفال، إذ يجب أن تكون تحت تصرفّ النَّبيّ والإمام. فلا يتعلقّ بها الخمس، وليس للمقاتلين 

حقّ فيها. وهكذا الأمر بالنسبة لصوافي الملوك والأشياء الثمينة التي تعُدّ من غنائم الحرب، 

فلأنهّا تعَُدّ من الأموال العامّة يجب تسليمها إلى قائد المجتمع. وهذا حكمٌ قرآنيٌّ قطعيّ وَردََ 

الروايات -التي  القرآن فهل يمكن الاستناد إلى  في آية الأنفال. إذن، إذا كان هذا هو حكم 

مثل هذا  إنَّ  قطعيّة؟  تعُدّ حجّةً  التي  الأنفال  بآية  العمل  وإبطال  والكذب-  الصدق  تحتمل 

الأمر يحتاج إلى جرأة كبيرة ليِضرب المرءُ آيةَ القرآن عرض الجدار ويتخذ مِن الروايات -التي 

لا تعُدّ قطعيّة- حجّةً بينه وبين الله تعالى. لقد أمُرنا بأنْ نهُمل الروايات التي لا تنسجم مع 

القرآن الكريم، وأن نعمل بالقرآن. وإنَّ هذه الروايات التي وضعتْ بعض غنائم الحرب تحت 

تصرفّ قيادة المجتمع، وليس كلّ الغنائم، تعارض نصَّ آية الأنفال التي وضعت جميع الغنائم 

تحت تصرفّ قيادة المجتمع، ومِن ثمَّ يجب عدم الاعتداد بها على وفق ما أمُِرنا به. والطريق 

الصحيح هو أن نعمل بآية الأنفال –التي تعُدّ حجّةً قطعيّة- وأن نضع غنائم الحرب كلهّا تحت 

تصرفّ قيادة المجتمع، وليس بعضها، وأن لا نتقيّد بهذه الروايات التي لا تعُدّ حجّةً قطعيّة.

أبو الحسن محمّد الرضّي بن الحسن الموسوي )السيّد الرضي(، نهج البلاغة، المصدر السابق، ص 325. 	(((



241 رابعل الالفص: الحرب غنائم

وأمّا بالنسبة للِسؤال الآخر فما مِن جواب لدينا سوى أن نقول بأنَّ تخصيص هذه الأشياء 

والأمور الكماليّة والثمينة للِإمام يعُدّ مظهراً مِن مظاهر الترف والبذخ، ولا ينسجم هذا الأمر 

مع روح الإسلام وسيرة النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وسيرة الإمام عليّ بن أبي طالب عليهِ 

لام وأقواله، ومن ثمَّ لا يمكن القبول بذلك. وإذا قيل »إنَّ هذه الأشياء الثمّينة تعُطى للِإمام  السَّ

الجواب  في  نقول  المجتمع«،  ولصالح  وجه  أحسن  على  ينفقها  ولكِي  المجتمع،  أمين  لأنهّ 

بأنَّ هذا الكلام صحيح، ولكن لا ينبغي انتقاء بعض الأشياء من غنائم الحرب وتسليمها لأمين 

المجتمع، بل يجب تسليم جميع غنائم الحرب للإمام بوصفه أمين المجتمع وقائده، ليعمل 

بها على وفق ما تقتضيه مصلحة المجتمع.

بمن يتعلّق الخُمس؟

بعد أن قلنا أنَّ رفع التنافي بين آية الأنفال وآية الخمس يتمّ بقولنِا أنَّ موضوع آية الأنفال 

يختلف عن موضوع آية الخمس، وإنَّ آيةَ الأنفال ناظرةٌ إلى مطلق الأموال العامّة منها غنائم 

التي  الأرباح  إلى  ناظرة  الروايات  بمدلول  الخمس  آية  وللِرسول، وإنَّ  لله  التي تكون  الحرب 

ينالها المرءُ بطرقٍ شتىّ، ويجب عليه تخميس صافي الأرباح مرةًّ واحدة في كلّ عام؛ بعد أن 

أوضحنا كلّ ذلك يجب الآن أن نوضّح مَن الذي يتعلقّ به الخمس؟ وإلى مَن، أو إلى أيّ جهة 

يجب دفع الخمس؟ ]بالطبع إنَّ هذا الموضوع مستقلّ عن مسائل الجهاد، ولكن نتناوله هنا 

لأهميّة المطلب[. والآن البحث حول الخمس:

عطفًا على الأمر بقتال الكفّار المعتدين تخاطب آيةُ الخمس المسلمين بالقول: »إذا كنتم 

مؤمنين بالله وبما أنزلناه على عبدنا ]مِن إمدادات غَيبيّة[ في يوم الفرقان ]يوم تفريق الحقّ 

عن الباطل[ وفي يوم القتال بين الجَمعَين ]الجمع المؤمن والجمع الكافر في معركة بدر[، 

فاعلموا أنَّ ما كلّ ما تحصلون عليه من غنائم فإنَّ خمسه لله وللرسول ولذي القربي واليتامى 

ن شَيْءٍ فأَنََّ للَِّهِ خُمُسَهُ وَللِرَّسُولِ وَلذِِي  والمساكين وأبناء السبيل...«: ﴿وَاعْلمَُوا أنََّمَا غَنِمْتمُ مِّ

بِيلِ إنِ كُنتمُْ آمَنتمُ بِاللَّهِ وَمَا أنَزلَنَْا عَلىَٰ عَبْدِناَ يوَْمَ الفُْرقْاَنِ  القُْرْبىَٰ وَاليَْتاَمَىٰ وَالمَْسَاكِينِ وَابنِْ السَّ

يوَْمَ التْقََى الجَْمْعَانِ وَاللَّهُ عَلىَٰ كُلِّ شَيْءٍ قدَِيرٌ﴾. ]الأنفال: 41[

من اللازم هنا إيراد الآية السابعة من سورة الحشر التي تشابه كثيراً آية الخمس، وكذلك 

بآية  تعُرفَ  التي  الآية  تنصّ هذه  الخمس.  آية  بها في فهم معنى  لنستعين  لها،  التالية  الآية 

ا أفَاَءَ اللَّهُ عَلىَٰ رسَُولهِِ مِنْ أهَْلِ القُْرَىٰ فلَِلَّهِ وَللِرَّسُولِ  الفيء، والآية التالية لها، على الآتي: ﴿مَّ

بِيلِ كَيْ لَ يكَُونَ دُولةًَ بيَْنَ الْغَْنِياَءِ مِنكُمْ وَمَا آتاَكُمُ  وَلذِِي القُْرْبىَٰ وَاليَْتاَمَىٰ وَالمَْسَاكِينِ وَابنِْ السَّ



الجهاد في الإسلام242

المُْهَاجِرِينَ  للِفُْقَراَءِ  العِْقَابِ  اللَّهَ شَدِيدُ  إنَِّ  اللَّهَ  وَاتَّقُوا  عَنْهُ فاَنتهَُوا  نهََاكُمْ  وَمَا  الرَّسُولُ فخَُذُوهُ 

نَ اللَّهِ وَرضِْوَاناً وَينَصُرُونَ اللَّهَ وَرسَُولهَُ أوُلئَِٰكَ  الَّذِينَ أخُْرجُِوا مِن دِياَرهِِمْ وَأمَْوَالهِِمْ يبَْتغَُونَ فضَْلً مِّ

ادِقوُنَ﴾ ]الحشر: 7 و8[ هُمُ الصَّ

أيْ إنَّ ما منحه اللهُ تعالى للِرسولِ مِن أموال بني النضير فإنهّ لله وللِرسول ولذي القربي 

واليتامى والمساكين ولأبناء السبيل لكي لا يغدو متداولً بين الأغنياء منكم. فما مَنَحَكم الرسولُ 

فخُذوه، وما منعكم عنه فاقبلوا به، واتقوا الله، فعقاب الله تعالى شديدٌ. وإنَّ هذه الأموال 

للِمهاجرين الفقراء الذين أخُرجِوا مِن ديارهم، وهم يبتغون فضلَ ربهّم ورضاه، وينصرون اللهَ 

ورسوله، فهؤلاء هم الصادقون.

ثمّة آراء مختلفة حول آية الخمس وآية الفيء، وقد يلزم ذكر جميع هذه الآراء ليتضح 

الموضوع من كلّ جوانبه.

1. قال سفيان الثوريّ:

»الغَنيمةُ، ما أصاب المسلمون عنوةً بقتال، فيه الخمس، وأربعة أخماسه لمن شهدها. 

ى الله«))). و»الفَيء«، ما صولحوا عليه بغير قتال، وليس فيه خمس، هو لمن سمَّ

2. قال قتادة:

»كان الفَيْءُ في هؤلاء، ثمَّ نسخ ذلك في »سورة الأنفال«، فقال: ﴿وَاعلمَوا أنمّا غَنِمتُم 

مِن شَيءٍ فأنَّ لله خمسه وَللِرسول وَلِذي القربى واليتامى والمساكين وابن السّبيل﴾، 

فنسخت هذه ما كان قبلها في )سورة الأنفال()))، وَجُعِلَ الخمسُ لمن كان له الفَيء في 

)سورة الحشر(، وسائر ذلك لمن قاتل عليه«))).

وَالغنيمةَ في رأي قتادة كان شيئاً واحدًا، ولذِلك عَدَّ آيةَ  يتَضحُ مِن هذا الرأي أنَّ الفيءَ 

الخمس ناسخةً لآيةِ الفَيء. وَلكنَّ ابن كثير احتجََّ في تفسيره على رأي قتادة قائلً بأنَّ »هَذِهِ 

بنَِي  ]أموال[  فِي  نزَلَتَْ  الفيء[  آية  ]أي  وَتلِكَْ  بدَْر،  وَقعَْةِ  بعَْدَ  نزَلَتَْ  الخمس[  آية  ]أي  الْيةََ 

يَرِ وَالمَْغَازِي قاَطِبَةً أنََّ بنَِي النَّضِيرِ  النَّضِير« التي غنمها المسلمون، وَ»لَ خِلَفَ بيَْنَ عُلمََاءِ السِّ

ابن جرير الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، المصدر السابق، ج 13، ص 546. 	(((
يقول محققُ تفسير الطبريّ في الهامش وحول هذه العبارة: »في المطبوعة والمخطوطة: »ما كان قبلها في  	(((
سورة الحشر«، وسيأتي على الصواب كما أثبته في تفسير سورة الحشر، 28: 25 )بولاق(، ويعني بذلك أنهّا 

نسخت قوله في أوّل سورة الأنفال: ﴿يسألونك عن الأنفال﴾«. ينُظرَ: المصدر نفسه، ج 13، ص 546.
المصدر نفسه، ج 13، ص 546. 	(((



243 رابعل الالفص: الحرب غنائم

بعَْدَ بدَْرٍ«))). ما يقصده ابنُ كثير هو أنَّ آيةَ الخمس متقدّمة، ولا يمكن أنْ تكون ناسخةً لآية 

الفَيء التي نزلت في وقت متأخر.

3. ذَهَبَ الإمامُ الشافعيّ إلى أنَّ الخمسَ يتعلقُّ بالغنيمة وبالفَيء معًا، وقال في كتاب 

)الأمّ( بعد ذكره آيتيَْ الخمس والفَيء:

اللَّهُ  اهُ  سَمَّ لِمَنْ  جَمِيعِهِمَا  مِنْ  الْخُمُسَ  مَعًا  فِيهِمَا  أنََّ  فِي  يَجْتَمِعَانِ  وَالْفَيْءُ  »الْغَنِيمَةُ 

اهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ لَهُ فِي الْيَتَيْنِ مَعًا سَوَاءٌ مُجْتَمَعِينَ غَيْرُ مُفْتَرقِِينَ.  تعََالَى لَهُ، وَمَنْ سَمَّ

نبَِيِّهِ  لِسَانِ  عَلَى  وَجَلَّ  عَزَّ  اللَّهُ  بَيَّنَ  بِمَا  الْخَْماسِ  الْرَْبَعَةِ  فِي  الْحُكْمُ  يُتَعَرَّفُ  ثمَُّ  قَالَ: 

-صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ- وَفِي فِعْلِهِ، فَإِنَّهُ قَسَمَ أَرْبَعَةَ أخَْمَاسِ الْغَنِيمَة، وَالْغَنِيمَةُ 

لَمْ  مَا  وَهُوَ  وَالْفَيْءُ،  وَفَقِيرٍ،  غَنِيٍّ  مِنْ  لِمَنْ حَضَرَ  وَالرِّكاَبِ  بِالْخَيْلِ  عَلَيْهَا  الْمُوجَفُ  هِيَ 

يوُجَفْ عَلَيْهِ بِخَيْلٍ، وَلَ ركِاَبٍ فَكاَنتَْ سَنَةُ النَّبِيِّ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ- فِي قُرَى 

]وآله[  عَلَيْهِ  اللَّهُ  -صَلَّى  اللَّهِ  لِرسَُولِ  أخَْمَاسِهَا  أَرْبَعَةَ  أنََّ  عَلَيْهِ  اللَّهُ  أفََاءَهَا  الَّتِي  عُرَيْنَةَ 

عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ- حَيْثُ  اللَّهُ  الْمُسْلِمِينَ يضََعُهُ رَسُولُ اللَّهِ -صَلَّى  ةً دُونَ  وَسَلَّمَ- خَاصَّ

.(((» أَرَاهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ

وقد نقََلَ ابنُ قدامة في )المغني( عن ابن المنذر أنهّ قال:

افِعِيِّ فِي الْفَيْءِ خُمُسٌ، كَخُمُسِ الْغَنِيمَةِ. وَأخَْبَارُ عُمَرَ تدَُلُّ  »وَلَ تحُْفَظُ عَنْ أحََدٍ قَبْلَ الشَّ

.(((» افِعِيُّ عَلَى مَا قَالَهُ الشَّ

وفي الكتاب نفسه نقََلَ رأيَ الفقيه الحنبليّ أبي القاسم الخرقيّ )ت: 334هـ( الذي قال هو 

ا«))) كالغنيمة، وبهذا اتفَّقَ رأيه مع رأي الشافعي. الآخر بأنَّ »الفَْيْءَ مَخْمُوسٌ نصًَّ

ومن الجدير بالذكر أنَّ الشافعي لم يذكر دليلً على رأيه هذا، وأنَّ آيةَ الفيء لا تتضمّن 

إشارة إلى الخمس. ولعلَّ الشافعيّ قاس الفَيءَ بالغنيمة، لأنَّ كليهما يؤُخذان من الكفّار. يزعم 

الشافعي أنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أعطى خمس الفَيء لأصحاب الخمس، وجعل 

المتبقّي منه لنفسه. ولكننا لم نجد في أيّ مصدر تاريخي أنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ 

أعطى خمسَ أموال بني النضير -الذين استسلموا من دون قتال- إلى أصحاب الخمس. ولعلَّ 

الشافعيّ ذكر ذلك اجتهادًا، وإذا كان كذلك فقد يغدو هذا الرأيُ تاريخًا اجتهادياً! على أيّ حال 

بن محمد  العظيم، ت: سامي  القرآن  تفسير  الدمشقي،  القرشي  كثير  بن  بن عمر  إسماعيل  الفداء  أبو  	(((
السلامة، ط: الثانية، )الرياض: دار طيبة للنشر والتوزيع، 1999م(، ج 4، ص 59.

الشافعي، الأم، المصدر السابق، ج 4، ص 146. 	(((
عبد الله بن أحمد بن محمد بن قدامة، المغنيّ، المصدر السابق، ج 6، ص 455. 	(((

المصدر نفسه، ج 6، ص 445. 	(((



الجهاد في الإسلام244

إنَّ رأي الشافعي هذا حول تخميس الفيء قابل للبحث والنقاش. وفضلً عن ذلك، إن اختلاف 

أصحاب الرأي حول آيتيَْ الخمس والفيء يفصح عن مدى تعقيد هذه المسألة، ومن ثمّ تحتاج 

إلى مزيد من التعمّق والتساؤل والتمحيص.

آيةُ الأنَفالِ تُفَسّرُ آيةَ الفَيء

الحرب  غنائمَ  جَعَلتَْ  وَالرَّسولِ...﴾-  لله  الأنَفالُ  ﴿قلُ  -أيْ  الأنفال،  آيةَ  أنَّ  سَلفًَا  عَلِمنا 

المجتمع  لله وللِرسول، وفي واقع الأمر جعلتها تحت تصرفّ قائد  المنقولة  المنقولة وغير 

ووليّ أمره. ومِن هنا نعلم أنَّ عبارةَ ﴿لله وللِرسول﴾ في متن آية الفَيء تحكي الأمرَ نفسه 

أمر  الفَيء  وآية  الأنفال  آية  موضوع  لأنَّ  والرسّول...﴾.  لله  الأنفالُ  ﴿قلُِ  آية  في  المذكور 

تؤُخَذُ  التي  الحرب  غنائمَ  مالك شخصيّ محدد. لأنَّ  له  ليس  الذي  العام  المال  واحد، وهو 

بقوّة السلاح، والأموال التي يسلمّها الكفّارُ خوفاً أو بعد الصُلح، كلاهما مِن الأموال العامّة. 

وإنَّ آية الأنفال أوضحتْ حكمَ الأموال العامة، أياّ كان صنفها، فهي للِرسول صلَّى اللهُ عليهِ 

اللهُ  وإنهّ صلَّى  المسلمين.  بزمام شؤون  وماسكًا  وليًّا  وبوصفه  وسلَّمَ في ظلّ حكمه،  وآلهِ 

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بطبيعة الحال ينفقها لسد احتياجات المجتمع. إذن إنَّ مكانة الله والرسول 

في آية الأنفال، وحتىّ في آية الفيء، هي مكانة القائد والحاكم، فحكم الله تعالى يتجلىّ 

تقسيم  صدد  في  ليست  والرَّسولِ﴾  لله  الأنَفالُ  ﴿قلُِ  عبارةَ  أنَّ  ومثلما  الرسول.  حكم  في 

الأنفال بين الله والرسول، ولا تروم أنْ تخصص سَهمًا لله وَسهمًا للِرسول، فإنَّ آيةَ الفيء أيضًا 

ليست في صدد جعل سهم لله وسهم للرسول وفي مرتبة ذي القربي واليتامى والمساكين 

الأنفال،  آية  في  نفسه  الموضع  الفيء هو  آية  في  والرسول  الله  موضع  لأنَّ  السبيل،  وابن 

ما  نتساءَل  أنْ  ينبغي  وهنا  والمستلم.  القابض  موضع  وليس  والمانِح،  القائد  موضع  أي: 

ا؟ نعم، إنَّ ذي  د سَهمٌ للِنَّبيّ مِن فيَءٍ جُعِلَ كُلُّهُ تحت تصرفّه بوصفه مالً عامًّ معنى أنْ يحُدَّ

القربي واليتامى والمساكين وأبناء السبيل هم فئات مِن المحتاجين الذين ذكُِروا بوصفهم 

نماذج لموارد إنفاق الفَيء، وإنَّ الرسول صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ -بوصفه وليّ المجتمع- 

على  تقسيمه  يجب  الفَيء  أن  نتصوّر  ألا  ينبغي  إذن  احتياجهم.  بقدر  الفيء  مِن  يعطيهم 

ستةّ أسهم متساوية، ويخُصص لكلّ من الله والرسول سهم واحد. وينبغي ألا نتصوّر أيضًا أنَّ 

للِفئات الأربعة المذكورة في آية الفَيء أسهم متساوية. فعلى سبيل المثال إذا كان هناك 

السبيل  ابن  بأنَّ  نقول  أن  يمكننا  لا  ذلك  عند  السبيل،  أبناء  مِن  المساكين وواحد  مئة من 

الواحد هذا يمُنَح بمقدار مئة مسكين. فإذا مَنَحَ النَّبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مئة دينار 

بآية  قد عمل  أنهّ  الواحد، فلا شكّ في  السبيل  واحدًا لابن  ودينارًا  المئة،  المساكين  لهؤلاء 



245 رابعل الالفص: الحرب غنائم

الفيء ليس لها أسهم  القابضة والمذكورة في آية  الفَيء. وبهذا يتضح أن الأصناف الأربعة 

بطبيعة  الاحتياجات  وإنَّ  القابض،  في  العَوز  وجود  هو  الرئيس  المعيار  أنَّ  ذلك  متساوية. 

الحال متباينة، ويجب منح كلّ محتاج قدر احتياجه.

إذن من هنا يتضح أنَّنا في آية الخمس لا يمكننا أن نقول بأنَّ الله والرسول والفئات الأربعة 

الفَيء- يحصلون على  القابضة والمذكورة في آية الخمس -التي هي الفئات نفسها في آية 

أسهم متساوية. لأنَّ موضع الله والرسول هو موضع الحاكم والمانح أو المقبض، وليس موضع 

وذكَرِوا  والمحتاج،  القابض  المذكورة هو موضع  الأربعة  الفئات  يكون موضع  بينما  القابض. 

بوصفهم نماذج لموارد إنفاق الخمس، وليس بوصفهم ملّكًا للأسهم المذكورة في الآية. وفضلً 

عن ذلك، إن الفئات الأربعة المذكورة في آية الخمس أيضًا ليست لها أسهم متساوية، وبحسب 

ما جرى إيضاحه سلفًا حول آية الفيء. فآيتا الفَيء والخمس في واقع الأمر تشيران إلى أربعة 

نماذج من المعضلات الاجتماعية والاحتياجات العامة، إذ يجب تلبية هذه الاحتياجات، وإنَّ 

النظام الحاكم على المجتمع هو المسؤول عن ذلك.

ضرورة عدم تداول الفَيء بين الأغنياء

إنَّ عبارةَ ﴿كي لا يكَونَ دولةًَ بيَْنَ الأغَنياءِ مِنكُمْ﴾ في آيةِ الفَيء تدلّ على أنَّ ذكر أربعة 

موارد مِن احتياجات المجتمع في هذه الآية قد كان مِن أجل التوكيد على كَونِ الفَيء هو 

جُزء مِن بيت المال، ويجب إنفاقه لسد احتياجات المجتمع، لا أنْ يكون تحت تصرفّ الأغنياء 

ومتداولً بينهم. ومِن هنا نفهم أنَّ »ذا القُربي« و»اليتامى« إذا كانوا أغنياء فلا سَهمَ لهم مِن 

الفَيء، وأنَّ »ابن السبيل« إذا كان غَنيًّا في وطنه فلا يعُطى مِن الفَيءِ إلا بقدر سد حاجته 

ليِصلَ إلى وطنه. ونفهم من هنا أيضًا أن الخمس كالفَيء، يجب إنفاقه لرفع حاجة المحتاجين، 

وهذا يعني وجوب أن يكون »ذو القربى« و»اليتامى« من المساكين ليتسنّى منحهم شيئاً من 

الفَيء والخمس. وبناءً على هذا لا يمكن القبول بما ذكره الشيخ الطوسيّ في كتابيَه )التبيان( 

و)الخلاف( حول كون »ذي القربى«، »سواء أكانوا أغنياء أو فقراء«)))، فلهُم سَهم مِن الفَيء 

وَالخمس.

ويجب الانتباه في هذا الصدد إلى ملحَظٍ حول ذكر »ذي القربى« و»اليتامى« في آيتيَْ 

الفَيء والخمس. فعلى الرغم مِن أنَّهم مشمولون بـ»المساكين« المذكورين في كلتا الآيتيَن 

فإنَّ هاتيَن الفئتيَن مِن المساكين وَردََ ذكرهُا توكيدًا على الاهتمام بالأقرباءِ الفقراء واليتامى 

د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 564. ينُظر: أبو جعفر محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام246

الفقراء، وَلحضّ المجتمع وإثارة عواطفه حيالهم. وذلك مثل قوله تعالى ﴿مَنْ كانَ عَدوًا لله 

وَملائكِتهِ وَرسُُلِه وَجبريلَ وَميكالَ فإنَّ اللهَ عَدُوٌّ للِكافِرينَ﴾ ]البقرة: 98[. مِن الواضح أنّ ذكر 

لإثارة  قد جاء  الآية،  متن  في  المذكورة  الملائكة  مِن  أنهّما  رغم  وميكائيل،  الملكَيْن جبرئيل 

بيَن. وهكذا الأمر بالنسبة لـ»ذي القربى« و»اليتامى«  الانتباه ولتبجيل هذين الملكَين المقرَّ

في آيتيَْ الفَيء والخمس، فعلى الرغم مِن كونهما من ضمن المساكين المذكورين في الآيتيَْن، 

فقد أشير إليهما بنحو خاص لإثارة الانتباه إلى الأقرباء والأيتام المحتاجين، وليس ليكونوا في 

م الفَيء  مقابل المساكين وليخُصص لهم سهمان مستقلان. ومِن لوازم هذا المطلب: ألا يقُسَّ

والخمس على ستةّ أسهم، لأنَّ »ذي القُربى« و»اليتامى« هم مِن المساكين أصلً المذكورين 

الفَيءَ  إنَّ  بل  لهم.  تخصيص سهم مستقل  في  معنى  لا  ثمَّ  والخمس، ومن  الفَيء  آيتيَْ  في 

والخمس تحت تصرفّ النظام الحاكم، وَيعُطى لكِلّ فردٍ أو لكِلّ فئة بِقدر احتياجهم.

ما يجب الاعتناء به في هذا الصدد وبنحوٍ خاص هو ما جاء في الآية التالية لآيةِ الفَي، أيْ 

وَأمَوالهِِمْ﴾. ما تدلّ عليه هذه  دِيارهِِمْ  مِنْ  الذّين أخُْرجِوا  المُهاجرين  قوله تعالى: ﴿للِفُقراءِ 

الآية هو أنَّ الفيءَ يجب أن يعُطى للمحتاجين، وتدلّ أيضًا على أن هؤلاء المحتاجين، سواءً 

أكانوا مِن أقرباء النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أو لم يكونوا مِن أقرباءه فإنَّهم يعُطوَنَ مِن 

مَ أموالَ بني النضير  الفَيء. وإنَّ النَّبيّ الكريم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قد فعََلَ ذلك، إذ قسََّ

–التي كانت فيئاً- بين المهاجرين الذين تركوا أموالهَم في مكّة وجاءوا فقراء إلى المدينة، وإنَّ 

معظم المهاجرين لم يكونوا من أقرباء النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. ذكََرَ البلاذريُّ )ت: 

279هـ( في فتوح البلدان:

»أقطع رسول الله »صلّى الله عليه ]وَآله[ وَسَلمّ« مِن أرض بنى النضير أبا بكر وعبد 

الرحمن بن عوف وأبا دجانة سماك بن خرشة الساعدي وغيرهم«))).

ومِن الواضح أنَّ هؤلاء لم يكونوا مِمَن يعُدّون مِن ذوي القربى.

وذكََرَ الطبرسيُّ في )مَجمَع البيان(:

الله  لِرسوله خالصةً، يفعل بها ما يشاء، فقسّمها رسول  اللهُ أموال بني النضير  »جَعَلَ 

صلّى الله عليه وآله وسلّم بين المهاجرين، ولم يعط الأنصارَ منها شيئًا، إلا ثلاثة نفر، 

كانت بهم حاجة، وهم أبو دجانة، وسهل بن حنيف، والحارث بن الصمة«))).

أحمد بن يحيى بن جابر بن داود البلَذَُري، فتوح البلدان، تحقيق: صلاح الدين المنجد، )القاهرة: مكتبة  	(((
النهضة المصرية، 1956(، ج 1، ص 18.

الطبرسّي، مجمع البيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 431. 	(((



247 رابعل الالفص: الحرب غنائم

م أنَّ المحتاجين فقط لهم حَقّ في الفَيء، سواء أكانوا مِن أقرباء النَّبيّ  يتضح مما تقدَّ

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، أو لم يكونوا مِن أقربائه. لأنَّ هؤلاء الثلاث المذكورين مِن فقراء 

الأنصار الذين أعُطوا مِن أموال بني النضير لم يكونوا مِن أقرباء النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

الرّحمن  وعبد  بكر  أبي  مثل  النَّبيّ،  أقرباء  مِن  يكن  لم  مِمَن  المهاجرين  بين  وكان  وسلَّمَ. 

مفردةَ  أنَّ  يوضّح  ما  وهذا  الفَيء.  مِن  وأعُطوا  ومحتاجين،  فقراء  كانوا  وَلكنّهم  عوف،  بن 

بل  وسلَّمَ،  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  النَّبيّ  أقرباء  بمعنى  ليست  الفَيء  آيةِ  في  القُربى«  »ذي 

بمعنى مطلق الأقرباء، أي أقرباء مخاطبَي الآية. فلذا بالنظر إلى أنَّ »ذوي القربي« يجب 

أن يكونوا مِن المحتاجين، )وهُمْ بالطبع يعُدّون مِن المساكين المذكورين في متن الآية(، 

يجب القول بأنّ ذِكرَ »ذوي القربي« في هذا السياق، وخاصّةً في آية الفَيء وهكذا في آية 

الخمس، كان لإثارة عواطف المخاطبين بالنسبة لأقربائهم. فآيةُ الفَيء تريد أن تقول لنا أنَّ 

هذا الفَيء يجب استعماله في توفير ما يحتاجه أقربائكم ]الفقراء[، وإنَّ آية الخمس تريد 

الفقراء.  أقربائكم  احتياجات  لتأمين  ينُفَق  للحاكم  تعطونه  الذي  الخمس  أن  لنا  تقول  أن 

ذِي  يوَْمٍ  فِي  إِطعَْامٌ  البَلدَ: ﴿أوَْ  مِن سورة  14 و15 و16  الآيات  تعالى في  قوله  مثل  وهذا 

مَسْغَبَةٍ يتَِيمًا ذَا مَقْرَبةٍَ أوَْ مِسْكِينًا ذَا مَترَْبةٍَ﴾. تدعو هذه الآيات إلى إطعام الأقرباء اليتامى 

التوصية  أن  الواضح  ومن  المسغبة.  أو  المجاعة  عند  له  مأوى  لا  الذي  المشرَّد  والمسكين 

يتضح  آخر  جانبٍ  ومِن  الغنيّ.  اليتيم  وليس  الجائع،  المحتاج  اليتيم  إطعام  تشمل  هنا 

مقابل  في  مستقلً  صنفًا  يمثلّ  ولا  المتربة،  ذي  للِمسكين  مِصداقٌ  هو  الفقير  اليتيم  أنَّ 

وذلك  وقرابته،  لخصوصيته  الآية  في  ذكُِرَ  الجائع  اليتيم  بأنَّ  القول  يجب  ولذا  المسكين. 

لإثارة عواطف المخاطبَين ليولوا اهتمامًا خاصًا بالأيتام الجائعين ولا سيما أقربائهم اليتامى. 

ولكنَّ  و»اليتامى«،  القربى«  مفردتا »ذي  وَردََتْ  فقد  أيضًا  والخمس  الفَيء  وبالنسبة لآيتيَْ 

المفردتيَن في سورة البلد، )أي اليتامى وذي القربى( وردتا على شاكلة الصفة والموصوف: 

﴿يتَيمًا ذا مَقرَبة﴾، أي اليتيم الذي يكون من أقربائكم وأرحامكم، وهو تعبير يمثلّ مصداقاً 

أي  مَترَبة﴾  المسكين بوصفه ﴿ ذا  ذكُِرَ  آن. وقد  القربى« في  لـ»ذي  للـ»يتامى« ومصداقاً 

من يجلس على التراب من شدّة الفقر والعوز، وذلك لإثارة مزيد من التعاطف والترحّم في 

المخاطبين، وهذا لا يعني أنَّ المسكين إذا كان يجلس على السَجّاد فقد لا يوصى بإطعامه. 

يكون  الذي  اليتيم  مقربة﴾ هو  ذا  ﴿يتَيمًا  المراد من  أنَّ  أحدٌ  يتوهم  لا  أنهّ  البديهي  ومن 

من أقرباء النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. بل الجميع يدركون أنَّ المراد هو اليتيم الذي 

يكون من أقرباء المخاطبَ. وبالنسبة لآيتيَْ الفَيء والخمس أيضًا المراد من »ذي القُربى« 

»ذي  مفردة  على  الآيتيَن  هاتيَن  في  »الرسول«  مفردة  تقدّم  وإنَّ  المخاطبَين.  أقرباء  هم 



الجهاد في الإسلام248

ر الشيخ الطوسيّ  القربى« لا يعُدّ دليلً على أن المراد هم أقرباء الرسول، وبحسب ما تصوَّ

في )التبيان())).

ملحَظ

أينما وَردََ ذِكرٌ لـِ»ذي القربى« في آيات القرآن الكريم فإنَّ المرادَ هُم أقرباء المخاطبَ، مثل الآية 177 مِن سورة البقرة: 
ذاتها  الأربع  الفئات  ذِكرُ  وَردََ  بِيلِ..﴾ حيث  السَّ وَابنَْ  وَالمَْسَاكيَِن  وَاليَْتاَمَىٰ  القُْرْبَٰ  ذَوِي  حُبِّهِ  عَلَٰ  المَْلَ  وَآتَ   ...﴿
المذكورة في آيتيَْ الفَيء والخمس. تقول هذه الآية أنَّ البَِّ هو أن يؤتي الإنسانُ المالَ –رغم حبّه له- للِأقرباء والأيتام 
والمساكين وأبناء السبيل. من الواضح أن المراد من »ذوي القربى« في هذه الآية هم أقرباء المخاطبَ، وليس أقرباء 
وَبِذِي  إحِْسَاناً  النساء: ﴿...وَبِالوَْالدَِينِْ  بالنسبة للآية 36 من سورة  الأمر  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. وهكذا  النَّبي صلَّ 
القُْرْبَٰ وَاليَْتاَمَىٰ وَالمَْسَاكيِِن...﴾ ومن الواضح هنا أن المراد من »ذي القربى« هم أقرباء المخاطب. وكذلك في الآية 
بِيلِ...﴾، ومن الواضح أيضًا بالنسبة لهذه الآية أن  هُ وَالمِْسْكِيَن وَابنَْ السَّ 26 مِن سورة الإسراء: ﴿وآَتِ ذَا القُْرْبَٰ حَقَّ
المراد من »ذا القُربى« هم أقرباء المخاطبَ؛ وكذلك في الآية 90 مِن سورة النحل: ﴿إنَِّ اللَّهَ يأَمُْرُ بِالعَْدْلِ وَالْحِْسَانِ 

وَإِيتاَءِ ذِي القُْرْبَٰ...﴾.
ما وَردََ في هذه الآيات حول الإحسان لـ»ذوي القُربى« يعكس لغة القرآن والأسلوب القرآني في توظيف مفردة »ذي 
القُربى«، إذ يفُهَم أن المراد من »ذي القُربى« في القرآن هم أقرباء المخاطبَ. وإنَّ هذه الآيات تمثلّ قرينةً بالنسبة 
للآيات الأخرى، فأينما وردت توصيةٌ أو جاء حُكمٌ حول »ذي القُربى« فإنَّ المراد مِن هذه المفردة هم أقرباء المخاطبَ، 
وليس أقرباء النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، لأنَّ القرآن الكريم يفُسّ بعضه بعضًا. وإذن مفردة »ذي القُربى« في 
آيتيَْ الفَيء والخمس أيضًا يرُاد بها أقرباء المخاطبَ. تقول آية الفَيء ما معناه: »إذا كنتم تتوقعون أن يعُطى لكم من 
أموال بني النضير، التي تعُدّ فيئاً، فاعلمَوا أنهّا أموال عامّة ولذلك توضَع تحت تصرفّ النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ 
بوصفه وليًّا للِمجتمع، وهو مَن ينفقها في احتياجات أقربائكم الفقراء واحتياجات اليتامى والمساكين وأبناء السبيل«. 
وتقول آية الخمس ما معناه: »اعلموا أنَّ هذا الخمس الذي تعطونه للِنَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بوصفه وليًا 

للمجتمع ينُفَق لرفع احتياجات أقربائكم الفقراء واحتياجات اليتامى والمساكين وأبناء السبيل«.
إلى  الداعية  الآيات  أحد مخاطبَي  لكِونه  وآلهِ وسلَّمَ  عليهِ  اللهُ  النَّبيّ صلَّ  أنَّ  الصدد  بالذكر في هذا  الجدير  ومن 
الإحسان لـ»ذوي القُربى« فمن الطبيعي أن مفردة »ذي القُربى« في هذه الآيات تشمل أقرباء النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ 
وآلهِ وسلَّمَ أيضًا، ولكن ليس لكونه نبيًا، بل لكِونه أحد مخاطبَي هذه الآيات، وَمِن ثمَّ يجب عليه أن يعُنى بأقربائه 

بنحوٍ خاص.

تقسيم الخمس على ستّة أسهم أو خمسة

ذكََر الشيخُ الطوسيُّ في كتابه )الخلاف(:

القُربى-  لِذي  وَسَهْمٌ  لِرسولهِِ،  وَسَهْمٌ  لله،  سَهْمٌ  أقسام:  سِتّة  م  يُقسَّ الخُمسَ  أنَّ  »عندنا 

مِن  يقَومُ مقامه  وَبعده لمن  وَآلهِ(،  عَليهِ  اللهُ  )صَلَّى  للِنَّبيّ  الثلاثة أسهم كانت  فهذه 

د )صَلَّى اللهُ  بيل مِن آل محمَّ الأئمّة، وَسَهُمٌ للِيَتامى، وَسَهْمٌ للِمساكين، وَسَهمٌ لأبناء السَّ

عَليهِ وَآلهِ(، لا يشركهم فيه غيرهم، وَاختلَفَ الفقهاءُ في ذلك. فذَهَبَ الشافعيُّ إلى أنَّ 

م على خمسة أسهم: سهم لِرسول الله )صَلَّى اللهُ عَليهِ وَآلهِ(، وَسهم  خمسَ الغنيمة يقسَّ

بيل. فأمّا سَهْمُ رَسولِ  لِذي القربى، وَسَهْمٌ للِيَتامى، وَسَهْمٌ للِمساكين، وَسَهْمٌ لأبناء السَّ

الله -)صَلَّى اللهُ عَليه وَآلهِ(- فيُصرفَ في مصالح المسلمين. وأمّا سَهْمُ ذي القربى فإنهّ 

أبو جعفر محمّد الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 564. 	(((



249 رابعل الالفص: الحرب غنائم

يُصرفَُ إلى ذَوي القربى على ما كان يصرف إليهم على عَهدِ رسول الله )صَلَّى اللهُ عَليهِ 

وَآلِه( على ما نبيّنه فيما بعد. وَذَهَبَ أبو العالية الرياحي إلى أنَّ الخمسَ من الغنيمة 

وَالفَيء مَقسومٌ على ستة أسهم: سَهْمٌ لله تعالى، وَسَهْمٌ لِرسولهِ، وَسَهْمٌ لِذي القربى، 

خمُسَ  أنَّ  إلى  مالك  وَذَهَبَ  بيل.  السَّ لأبَناءِ  وَسَهْمٌ  للِمساكين،  وَسَهْمٌ  للِيتامى،  وَسَهْمٌ 

الغنيمة وأربعة أخماس الفَيء مفوّض إلى اجتهاد الإمام ليصرفه إلى مَن رأى أن يصرفه 

مُ على ثلاثة  إليه. وَذَهَبَ أبو حنيفة إلى أنَّ خمسَ الغَنيمة وَأربعة أخماس الفَيء يُقسَّ

بيل. هذا الذي رواه عنه الحسن  أسهم: سَهْمٌ للِيَتامى، وَسَهْمٌ للِمساكين وَسَهْمٌ لأبناء السَّ

بن زياد اللؤلؤي. وَرَوى ابنُ سماعة عنه مفسّرًا، فقال: كان أبو حنيفة يقول: أنَّ ذلك كان 

مقسومًا على عهد رسول الله )صَلَّى اللهُ عَليهِ وَآلِه( على ما ذَكَرَ الشافعيُّ على خمسة، 

إلا أنهّ لما مات سَقَطَ سَهمُهُ وَسَهْمُ ذي القربى الذين كانوا عَلَى عهدِه، وَبقَيَ الأصنافُ 

الثلاثة فيُصرفَُ إِليَهِم.

ثمَّ اختلفََ أصحابهُ في سَهْمِ ذي القُربى، فمِنهُم مَن قال: كانوا يسَتحقّون بالقرابةِ ثمَُّ سَقَطَ 

بموتهِم. وَمِنهُم مَن قال: ما كانوا يستحقّون شيئاً، وإنمّا كان رسَولُ الله )صَلَّى اللهُ عَليهِ وآَلهِ( 

يتصدّق عليهم لقرابتهم. فأمّا أبو العالية الرياحيّ فهو رجََلٌ مِن ثقات التابعين.

دليلنا: إجماع الفرقة المحقّة وأخبارهم. وأيضًا قوله تعالى ﴿فأَنََّ للِهِّ خُمُسَهُ وَللِرَّسُولِ وَلذِِي 

م سِتة أقسام،  بِيلِ﴾، فهؤلاء ستةّ أجناس، فيجب أنْ يقُسَّ القُْرْبى وَاليْتَامى وَالمَْساكِينِ وَابنِْ السَّ

مَ على ثلاثة«))). مَ عَلى خَمسةٍ فقََدْ ترَكََ الظاهرَ ]في الآية[، وكَذلك مَن قسََّ فمََنْ قسََّ

مِن اللازم هنا إيراد جملة من الملاحِظ:

م ستة أقسام«، اتضّح سَلفًَا  الملحَظ الأوّل: بالنسبة لقِول الشيخ حول كون »الخمس يقُسَّ

أنَّ تقسيم الخمس وَالفَيء على ستة أقسام، بل إنَّ أصلَ تقسيم الخمس وَالفَيء على أقسام 

ليس صحيحًا، ولا حاجة لتِكرار ما قيل.

السبيل ممن  اليتامى والمساكين وأبناء  الشيخ حول كون  لقَِولِ  بالنسبة  الثاني:  الملحَظ 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ لا  د صلَّى  يكون لهم سهم مِن الخمس يجب أن يكونوا مِن »آل محمَّ

يشركهم فيهم غيرهم«؛ مِن لوازم هذا القول هو أن يكون سَهمُ أقرباء النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ قد عُيّن مرتّيَن في آية الخمس، مرةًّ بوصفهم من »ذوي القربى«، ومرةًّ بوصفهم من 

د صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، إذ يشمل ذلك الفئات الثلاث المذكورة في آية الخمس،  آل محمَّ

تقسيم  في   ،37 )المسألة   ،211  –  209 ص   ،4 ج  السابق،  المصدر  الخلاف،  الطوسّي،  د  محمَّ جعفر  أبو  	(((
الخمس(.



الجهاد في الإسلام250

وهذا غير منطقي وخارج عن النهج الصحيح في التشريع، وإنهّ عمل غير معقول، ولا يمكن 

أن ننسب العمل غير المعقول لله تعالى.

الرسول، وسهم ذي  وَسَهم  الله،  »سَهم  الشيخ حول كون  لقِول  بالنسبة  الثالث:  الملحَظ 

القربى كان للِنَّبيّ )صلىّ الله عليه وآله( في عهده، وبعده لمن يقوم مقامه مِن الأئمة«، من 

لوازم هذا القول هو أن لا يعُطى سهم ذي القربى أبدًا إلى ذي القربى أنفسهم، لأنهّ في عهد 

الداعي مِن  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، ويعود من بعده للإمام. فإذن ما  إليه صلَّى  الرسول يعود 

إعطاء ذوي القربى سهمًا لا يأخذونه أبدًا؟ إنهّ عمل عَبَثيّ ولا طائل منه، ولا ينبغي نسبة مثل 

هذا العمل العبثيّ لله وللقرآن.

الملحَظ الرابع: يتضح مِن جملة ما نقله الشيخ من أقوال الفقهاء السنة أنَّ أبا العالية ]رفُيَع 

بن يزيد بن مهران الرياحي )ت 90 أو93هـ([ والإمام مالك وأبا حنيفة ذهبوا إلى أنَّ الفَيءَ 

س كالغنيمة. إذن ما نقََلهَُ ابن قدُامة عن ابن المنذر، حول كون الشافعيّ لم يسبقه  أيضًا يخُمَّ

العالية  كُلً من أبي  اتضّح أنَّ  الفَيء خُمسٌ كالغنيمة، غير صحيح؛ لأنهّ  بالقول بأنَّ في  أحدٌ 

وأبي حنيفة ومالك قالوا بأنَّ في الفَيء خُمسًا كالغنيمة. ولكنَّ ابن المنذر لم يكن مطلّعًا على 

رأي هؤلاء الفقهاء الثلاثة. أمّا التساؤل عن مَدرك الشافعيّ والفقهاء الثلاثة من قبَله في هذه 

الفتوى فإنهّ يتطلَّب مجالً وبحثاً آخر، فلعلَّ هؤلاء الفقهاء الأربعة أفتوا بمثل هذه الفتوى من 

خلال قياس الفَيء بالغنيمة. مهما يكن من الأمر فإنَّ هذه الفتوى كانت متداولة بين الفقهاء 

المبرَّزين في القرنيَن الأول والثاني الهجرييَن، وإنَّ الإمام الشافعي قبلها من دون تردد. ولكن 

على الرغم مِن كلّ ذلك لا يسََعَنا أن نقبلَها، لأنَّ الفَيءَ –الذي يعَُدّ من الأموال العامّة- كلهّ 

تحت تصرفّ النَّبيّ، وإذا قلنا بوجوب تخميس الفَيء فهذا يعني أنَّ النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

وسلَّمَ كان يجب عليه أن يدفع خمس الفَيء لنِفسه ولـ»ذي القُربى« و»اليتامى« و»المساكين« 

و»أبناء السبيل«. في حين إنَّ الفَيء وبيت المال كلهّ تحت تصرفّ النَّبيّ الذي يعطي لهذه 

الفئات الأربع بقدر احتياجهم من بيت المال، فما الداعي إذن إلى أن يعطي خمس الفيء 

لنفسه ولهذه الفئات الأربع وبنحو مستقل عن سائر بيت المال؟ هل هذا عمل معقول؟

تقسيم الخمس في الفقه السنّي 

ذكََرَ ابنُ قدامة في )المُغني(:

 ، وَالنَّخَعِيُّ  ، عْبِيُّ وَالشَّ وَمُجَاهِدٌ،  عَطاَءٌ،  قَالَ  وَبِهَذَا  أسَْهُمٍ.  خَمْسَةِ  عَلَى  مُ  يُقَسَّ »الْخُمُسَ 

مُ عَلَى سِتَّةٍ؛ سَهْمٌ لِلَّهِ تعََالَى وَسَهْمٌ لِرسَُولهِِ  . وَقِيلَ: يُقَسَّ افِعِيُّ وَقَتَادَةُ، وَابْنُ جُرَيْجٍ، وَالشَّ



251 رابعل الالفص: الحرب غنائم

وَلِذِي  وَللِرَّسُولِ  خُمُسَهُ  لِلَّهِ  فَأنََّ  شَيْءٍ  مِنْ  غَنِمْتُمْ  أنََّمَا  تعََالَى:﴿وَاعْلَمُوا  قَوْله  لِظاَهِرِ 

بِيلِ﴾ ]الأنفال: 41[. فَعَدَّ سِتَّةً، وَجَعَلَ اللَّهُ تعََالَى  الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَابْنِ السَّ

لِنَفْسِهِ سَهْمًا سَادِسًا، وَهُوَ مَردُْودٌ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ أهَْلِ الْحَاجَةِ«))).

يتضح من هذه العبارة أنَّ الفقهاءَ السنّة في القرنيَن الأول والثاني الهجرييْن كانوا يقولون 

بتقسيم الخمس على أسهم متساوية، وأنَّ أكثرهَم قالوا خمسة أسهم، وقليلً منهم قال ستة 

بأنَّ  )المغني(-  ابنُ قدامة في  نقََلَ  ما  الذي كان يقول -بحسب  الإمام مالك،  أسهم، ما عدا 

تقسيمه  مِن  الجدوى  يعني عدم  المَْالِ«)))، وهذا  بيَْتِ  فِي  يجُْعَلَنِ  وَاحِدٌ،  وَالخُْمُسَ  »الفَْيْءَ 

على بضعة أسهم.

يتضح من هنا أنَّ باكورة تقسيم الخمس على أسهم متساوية –سواء أكانت خمسة أسهم أو 

ستة- تعود إلى فتوى الفقهاء السنّة واجتهادِهم، وهم بطبيعة الحال استنبطوا ذلك من ظاهر 

آية الخمس. وقد وَردََ أيضًا في بعض الروايات الشيعية تقسيم الخمس على خمسة أو ستة 

أسهم متساوية، مثل حديث أورده الشيخُ الطوسيّ في )تهذيب الأحكام(، وهو منسجمٌ مع 

لام أنهّ قال: رأي معظم فقهاء السنّة، حيث رُويَ عن الإمام جعفر الصادق عليهِ السَّ

»كان رسول الله -صلىّ اللهُ عليه وآله- إذا أتاهُ المغنمُ أخََذَ صَفوَه وكان ذلك له، ثمَُّ يقُسّمُ 

ما بقي خمسة أخماس ويأخذ خُمسه، ثمّ يقُسّم أربعة أخماس بين الناس الذين قاتلوا عليه، ثمَّ 

مَ الخمسَ الذي أخذه خمسة أخماس، يأخذ خمس الله عزَّ وَجل لنِفسه، ثمَّ يقسّم الأربعة  قسََّ

الأخماس بين ذوي القربى واليتامى والمساكين وأبناء السبيل يعطي كلّ واحد منهم جميعًا، 

وكذلك الإمام يأخذ كما أخذ رسول الله صَلَّى ‌اللهُ ‌عَليه ‌وآَله«))).

عليهِ  الكاظم  الإمام موسى  رُوي عن  بن عيسى،  بمرسلة حمّاد  يعُرفَ  آخر  وفي حديثٍ 

لام أنهّ قال: السَّ

»الخمسُ مِن خَمسةِ أشَياء، مِن الغَنائمِ وَمِن الغَوْصِ وَالكُنوزِ وَمِنَ المعادِنِ وَالمِلاحةِ... 

مُ أربعة أخماس  يؤُخَذُ مِنْ كلّ هذه الصنوف الخمس فيجعل لمن جَعَلَهُ اللهُ له، وَيُقسَّ

عَزَّ  لله  سَهْمٌ  سِتّةِ أسهُم،  الخمس على  بيَنَهُم  مُ  وَيُقسَّ وَوليّ ذلك،  عَليهِ  قاتلََ  مَنْ  بين 

وَجَلّ، وَسَهْمٌ لرِسول الله صَلَّى‌ اللهُ ‌عليه ‌وَآله، وَسَهْمٌ لِذي القربى، وَسَهْمٌ للِيَتامى وَسَهْمٌ 

بيل، فَسَهْمُ الله وَسَهْمُ رَسولهِِ لِرسَولِ الله صَلَّى‌ اللهُ ‌عَليهِ  لِلمَساكينِ، وَسَهْمٌ لأبَناءِ السَّ

د بن قدامة، المغنيّ، المصدر السابق، ج 6، ص 456 و457. عبد الله بن أحمد بن محمَّ 	(((
المصدر نفسه، ج 6، ص 457. 	(((

د الطوسي، تهذيب الأحكام في شرح المقنعة للِشیخ المفید، تحقيق وتصحيح: حسن الخرسان،  أبو جعفر محمَّ 	(((
د آخوندي، ط: الرابعة، )طهران: دار الكتب العِلميّة، 1365ش(، ج 4، ص 128. علي آخوندي، محمَّ



الجهاد في الإسلام252

‌وَآلهِ، وَسَهْمُ الله وَسَهْمُ رَسولهِِ لوِليّ الأمرِ بَعدَ رَسول الله صَلّى ‌اللهُ ‌عَليه ‌وَآله وراثةً، فَلَهُ 

ثلاثة أسهم، سهمان وراثةً وَسَهْمٌ مقسومٌ له مِن الله، فَلَهُ نصف الخمس كاملً، وَنصف 

الخمس الباقي بين أهل بيَتِه، سَهْمٌ لأيتامِهِم وَسَهْمٌ لمساكينِهم«))).

ينسجم مضمون هذا الحديث مع رأي الأقليّة مِن فقهاء السنّة. وما هو سائد اليوم تسمية 

إلى  يعود  الرأي  السادة، ومستند هذا  بِسَهْم  الآخر  الإمام، ونصفه  بأنهّ سهم  الخمس  نصف 

مرسلة حمّاد هذه.

اتضّح سَلفًَا أنَّ تقسيم الخمس على أسهم متساوية غير صحيح، وثمّة حديث صحيح ينفي 

تقسيم الخمس على بضعة أسهم متساوية، بل ينفي أيضًا أصل تقسيم الخمس؛ وهو حديثٌ رواهُ 

لام، إذ قال: د بن أبي نصر البَزنطي )ت 221هـ( عن الإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ أحمد بن محمَّ

ن شَيْءٍ فَأنََّ للهِ خُمُسَهُ وَللِرَّسُولِ  »سُئِلَ عن قول الله عَزَّ وَجلّ: ﴿وَاعْلَمُوا أنََّمَا غَنِمْتُم مِّ

لام: لِرسولِ الله صَلَّى‌  وَلِذِي الْقُرْبَىٰ﴾؟ فقيل له: فما كان لله فَلِمَن هو؟ فقال عليهِ السَّ

إنْ كان صنف من  لِلإمِام. فقيل له: أفرأيتَ  الله فهو  لِرسولِ  وَما كان  وَآله،  الله ‌عليه‌ 

الأيتام  مِن  مئة  يكون  المثال  سبيل  ]على  به؟  يصُنَع  ما  أقل،  وصنف  أكثر،  الأصناف 

الله كيف  أرأيتَ رسول  الإمام،  إلى  لام: ذاك  السَّ السبيل[. قال عليهِ  أبناء  مِن  وعشرة 

يصنع، أليس إنمّا كان يعطي على ما يرى؟ كذلك الإمام«))).

يسُتنَبَطُ من هذا الحديث جملة من المطالب:

هم الذي خصصته آيةُ الخمس ظاهراً لله تعالى لا يعني واقعًا أنه  المطلب الأول: إنَّ السَّ

يجب إخراج سهم لله تعالى، لأنَّ الخمسَ كلهّ يجب أن يكون تحت تصرفّ النَّبيّ صلَّى اللهُ 

عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بوصفه خليفة الله ووليّ المجتمع. فإذن لا معنى من إخراج سهم لله تعالى.

م الخمسُ على أسهم متساوية، فلو كان هناك مئة يتيم وعشرة مِن  المطلب الثاني: لا يقُسَّ

أبناء السبيل لا يمكن إعطاء أبناء السبيل العشرة سَهمًا بمقدار مئة يتيم. بل الخمس كلهّ تحت 

تصرفّ النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، وله أن يعطي كما يرى.

أسهم  على  الخمسَ  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  الله  رسول  يقسّم  لم  الثالث:  المطلب 

متساوية، بل كان يعطي كلَّ صنف من الأصناف المذكورة في آية الخمس بحسب المصلحة 

وبمقدار حاجتهم.

المصدر نفسه، ج 4، ص 128. 	(((
محمّد بن الحسن الحرّ العاملّي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشّيعة، )قم: مؤسسة آل  	(((

البيت لإحياء التراث(، ج 30، ص 519. )الحديث الأول من باب مستحقي الخمس(



253 رابعل الالفص: الحرب غنائم

المطلب الرابع: يسري هذا الحكم بعد رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أيضًا، وإنَّ 

صلَّى  كالنَّبيّ  يعمل  أن  وعليه  المجتمع،  وحاكم  الإمام  إلى  يحُال  بالخمس  التصرفّ  اختيار 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، وأن يعطي لكلّ صنف من الأصناف المذكورة في آية الخمس بحسب 

المصلحة وبمقدار احتياجهم.

المطلب الخامس: لا يملك كلّ صنف من الأصناف المذكورة في آية الخمس سهمًا من 

الخمس.  موارد صرف  من  مختارة  نماذج  بوصفها  ذكُرتِ  قد  الأصناف  هذه  إنَّ  بل  الخمس، 

وعلى النَّبيّ أو الإمام، بوصفه وليّ المجتمع، أن يعطيهم بقدر احتياجهم وبحسب ما تقتضيه 

المصلحة. وذلك على خلاف ما ذكََرهَ الشيخ الطوسيّ في كتاب )الخلاف())) حول كون الأصناف 

المذكورة يمتلكون سهمًا واحدًا من الخمس من أصل ستة أسهم.

مع  يتعارض  لام  السَّ عليهِ  الرضا  عليّ  الإمام  عن  المرويّ  البزنطيّ  حديث  أنَّ  إذن  يتضح 

الحديثيَن السابقَين، لأنَّ مضمون ذينك الحديثيَن يقتضي تقسيم الخمس على خمسة أسهم أو 

ستة أسهم، وإنَّ حديث البزنطيّ ينفي أساسًا تقسيم الخمس. فالحديثان المتقدّمان ينسجمان 

مع رأي الأكثرية والأقلية مِن فقهاء السنة)))، وحديث البزنطيّ هذا يعارض ذلك. ونحن مأمورون 

-في حال حدوث تعارض بين حديثيَن- بأنْ نعمل بالحديث المعارض لرِأي السنّة. إذن علينا 

لام الذي  في هذه المسألة أن نعمل بحديث البزنطيّ المرويّ عن الإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ

لام مع  نفى تقسيم الخمس على أسهم. لأنهّ أينما تعارضت فتوى أئمة أهل البيت عليهِم السَّ

لام. وهذا أشبه ما يكون باختلاف الفتوى  م فتوى الأئمة عليهِم السَّ فتوى فقهاء السنّة فقد تتقدَّ

زَيدٌ  يقلدّه  الذي  التقليد  مرجع  فتوى  كانت  إذا  المثال  سبيل  فعلى  للتقليد،  مرجعَين  بين 

تتعارض مع فتوى مرجع التقليد الذي يقلدّه خالدٌ فإنَّ على زيد أن يعمل بفتوى مرجعه. وهنا 

لام التي وردت في حديث البزنطيّ، وليس  أيضًا علينا العمل بفتوى الإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ

بفتوى الفقهاء السنّة، وليس بالحديث المنسجم مع رأيهم، وهذا بالطبع لا يتعارض مع الوحدة 

الإسلاميّة. لأنَّ الانسجام الدينيّ والإسلاميّ محفوظ في محلهّ، ويجب أن يكون محفوظاً. ولكنّه 

في الوقت نفسه على كلّ العمل بفتوى فقيهه.

بالإضافة إلى كلّ ذلك ثمّة حديثان آخران يؤيدّان حديث البزنطيّ في نفي تقسيم الخمس. 

لام وبالعبارات الآتية:  الأوّل حديثٌ مَرويٌّ عن الإمام علي النَّقيّ عليهِ السَّ

د الطوسّي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 209 – 211، )المسألة 37، في تقسيم  ينُظرَ: أبو جعفر محمَّ 	(((
الخمس(.

تقدّم الحديث حول تقسيم الخمس عند الفقهاء السنة، فأكثرهم قالوا بتقسيمه على خمسة أسهم، وقليل  	(((
منهم قالوا بتقسيمه على ستة أسهم.



الجهاد في الإسلام254

أبا  أنهّ سأل  النَيسابوريّ  د بن عليّ بن شجاع  »عن عليّ بن مهزيار قال: حَدّثني محمَّ

الحسن الثالث عن رجلٍ أصاب مِن ضَيعته مِن الحنطة مائة كرّ))) ما يزكّى، فأخََذَ مِنه 

العشر عشرة أكرار وذهب منه بسبب عمارة الضيعة ثلاثون كرًا، وبقي في يده ستون 

كرًّا، ما الذي يجب لك مِن ذلك؟ وهل يجب لأصحابه مِن ذلك عليه شيء؟ فوقَّعَ عليه 

‌السّلام: لي منه الخمس مما يفضل من مؤنته«))).

لام،  والحديث الآخر عن أبي علي الحسن بن راشد، وهو وكيل الإمام عليّ النقيّ عليهِ السَّ

إذ قال:

بالقيام بأمرك وأخذ حقّك فأعلمت مواليك ذلك. فقال لي بعضهم:  »قلتُ له أمرتنَي 

وأيّ شيء حقّه؟ فلم أدر ما أجيبه؟ فقال: يجب عليهم الخمس. فقلت ففي أي شيء؟ 

فقال: في أمتعتهم وضياعهم. قال والتاجر عليه والصانع بيده. فقال: ذلك إذا أمكنهم 

بعد مؤنتهم«))).

يتضح من هذين الحديثيَن أنَّ الخمسَ كلهّ يجب وضعه تحت تصرفّ الإمام، ومِن لوازم 

ذلك هو عدم تقسيم الخمس على أسهم. وبهذا يؤيدّ هذان الحديثان حديثَ البزنطيّ حول 

الفقيه  أكثر، ومن ثمَّ يكون بمقدور  البزنطيّ بنحو  نفي تقسيم الخمس، مما يتعزز حديث 

م أساسًا، لا على خمسة أسهم، ولا  أن يفتي من دون تردد وشكّ، وأن يقول: »الخمسُ لا يقُسَّ

على ستةّ أسهم. بل يعُطى كلهّ دفعةً واحدةً للِنَّبيّ أو للإمام، بوصفه وليّ المجتمع وحاكمه، 

وليُصرفَ لرِفع احتياجات النّاس«.

ومن المناسب أن نذكر ملحظاً في هذا الصدد، وهو أنَّ ما نقلناه سَلفًَا عن كتاب )الخلاف( 

للِشيخ الطوسي، حيث قال بـ»تقسيم الخمس على ستة أسهم«، يعكس ما أفتى به في ضوء 

مرسلة حمّاد بن عيسى، وهو ما ينسجم مع رأي الأقليّة من فقهاء السنّة، ويتعارض مع حديث 

لام الذي نفى تقسيم الخمس. في حين كان  البزنطيّ المرويّ عن الإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ

مكيال لأهل  أكرار،  م، جمع  بالضَّ »الكر،  ]المؤلف[.  مثقالً.  أو 10900  عراقيًا  رطلً  يعادل 1200  والكرّ  	(((
 : العراق قدره ستون قفيزا، القَفِيزُ: ثَاَنِ مَكَاكيِكَ، والمكَُّوكُ: صاعٌ ونصِْف، وهو ثلَاثُ كَيْلجاتٍ. قال الأزَهريُّ
والكُرُّ من‌ هذا الحساب اثنا عَشر وَسْقًا، كلّ وَسْق ستُّون صاعًا، أوَْ أرَْبعَُون إِردَْبًّا، بحِسَابِ أهَلِ مِصْ، كما 
قاله ابنُ سِيدَه«. محمد مرتضى الحسيني الزبيديّ، تاج العروس من جواهر القاموس، )الكويت: وزارة 
الإرشاد والأنباء في الكويت-المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب بدولة الكويت، 2001(، ج 14، ص 

30. ]المترجم[
د الطوسي، تهذيب الأحكام، المصدر السابق، ج 4، ص 16. أبو جعفر محمَّ 	(((

المصدر نفسه، ج 4، ص 123. 	(((



255 رابعل الالفص: الحرب غنائم

فتواه. لأنَّ هذه  يعتمد مرسلة حمّاد في  وألا  البزنطيّ،  يفتي في ضوء حديث  أن  به  يجدر 

لام التي  المرسلة تنسجم مع فتوى الفقهاء السنة وتتعارض مع فتوى الإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ

وَردََتْ في حديث البزنطيّ. فضلً على ذلك إنَّ سند المرسَلة فاقد للاعتبار، لسقوط أحد رواتها، 

ولذلك سُميتَ بالمرسَلة، إذ لا يعُلمَ شيء عن الراوي المجهول، هل يعُدّ من الثقات أم ليس 

كذلك؟ ولكن على الرغم من كلّ ذلك نجد الشيخَ الطوسيّ بدلً من أن يفتي في ضوء الحديث 

الصحيح الذي رواه البزنطيُّ معارضًا لفِتوى الفقهاء السنة، وبدلً مِن أن يقول بأنَّ الخمسَ لا 

م، أفتى طبقًا لمرسلة حمّاد المنسجمة مع فتوى الفقهاء السنة وقال بتقسيم الخمس على  يقُسَّ

حَ الروايةَ المرسَلة ذات السند غير المعتبَر، والتي انطوت على  ستة أسهم. وبهذا فإنهّ قد رجََّ

فتوى الفقهاء السنّة، وقدّمها على رواية البزنطي ذات السند الصحيح، والتي انطوت على فتوى 

لام، وفي الوقت ذاته عمل على خلاف ما أمََرَ به الأئمةُ في ترجيح  الإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ

الرواية المخالفِة لرِأي العامّة، وذلك بترجيحه الرواية المنسجمة مع رأي العامة!

وبعد الشيخ الطوسيّ جرى تداول وقبول الفتوى القائلة بِتقسيمِ الخمس على ستة أسهم 

متساوية، ومَنْحِ الإمامَ ثلاثة أسهم، وثلاثة أخرى للِيتامى والمساكين ولأبناء السبيل من أقرباء 

النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، لأنَّ الشيخ الطوسيّ أفتى بها. وبالنظر إلى شخصيته الفذّة 

الكتب  في  تتُناقلَ  الفتوى  آخر، وظلتّ هذه  فقيهٌ  يعارضه  لم  الفقهي  الدرس  في  والفريدة 

ت من المسلَّمات. حتىّ بات هذا الرأي في الأوساط  الفقهية الشيعية على مدى القرون، وعُدَّ

الشيعية –أي الرأي القائل بأنَّ نصف الخمس من سهم الإمام، ونصفه الآخر للسادة- من الأمور 

غير القابلة للإنكار. في حين إنَّ المصدر الرئيس لهذه الفتوى هي مرسلة حمّاد بن عيسى، 

وهي رواية لا اعتبار لسِندها، وتتعارض مع رواية البزنطي الصحيحة التي تنطوي على فتوى 

لام وتعُدّ حجّة فقهية معتبرة. وهذا ما يجعل إعادة النظر في هذه  الإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ

المسألة ضرورة مُلحّة جدًا.

مصرف الخمس في غير المصارف المذكورة في متن الآية

هل حُدِدَ صرف الخمس بالأصناف الأربعة التي ذكرتهم آية الخمس بعد الله ورسوله؟ أم 

ثمّة موارد أخرى في المجتمع يمكن صرف الخمس فيها؟ نعلم أنَّ الأصناف الأربعة المذكورة 

في آية الخمس قد ذكُِرت بعينها في آية الفَيء، ولا ينبغي الشكّ في أنَّ هذه الأصناف الأربعة 

تعُد من مصارف الخمس والفَيء. ولكنَّ البحث والاجتهاد في هذه المسألة يثير تساؤلً مؤدّاه: 

هل ثمّة احتياجات أخرى في المجتمع يمكن معالجتها بأموال الخمس والفَيء، مثل نفقات 

العِلمي في  الدفاع وتوفير الاحتياجات اللازمة للِحفاظ على الأمن والصحة والنهوض بالوقع 



الجهاد في الإسلام256

للِشيخ  )الخلاف(  نقلً عن كتاب  تقدّم ذكرها،  وَردََ في روايةٍ  الموارد؟  المجتمع وغيرها من 

الطوسي، أنَّ رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ اشترى من أموال الفَيء معدّات عسكريةّ 

موارد  بوصفها من  الخمس  آية  المذكورة في  الأربعة  الأصناف  تلك  أنَّ  إلى  وبالنظر  للِدفاع؛ 

مصرف الخمس قد وردت عينًا في آية الفَيء، ]فالمتوقَّع من ظاهر الآية هو أن يحُدد موارد 

صرف الفَيء بهذه الأصناف فقط[، بيد أنَّ النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ لم يحصر مصرف 

الفَيء في  إمكانية صرف  عَمَليًا  الآية، بل أوضح  المذكورة في  الأربعة  الفَيء بهذه الأصناف 

موارد أخرى من احتياجات المجتمع. إنَّ عمل النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ هذا يفُهمنا أنهّ 

أينما كان هناك أمر يحتاجه المجتمع فقد يمكن -مع الاعتناء بالأولويات- توفير ذلك الاحتياج 

من محلّ الخمس والفَيء، وإنْ كان ذلك الاحتياج لا يندرج ضمن الأصناف الأربعة المذكورة 

في متن آيتيَْ الخمس والفَيء. ويفُهمنا عَمَلُ النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أيضًا أنَّ المعيارَ 

في ذِكرِ الأصناف الأربعة في هاتيَْن الآيتيَْن هو احتياجهم. وإذا ما اكتشفنا معيارَ الحكم في 

آيةِ الخمس وآَيةِ الفَيء سنفهم أنَّ هذا المعيار متى ما وُجِد، أي متى ما وُجِدَ الاحتياج، فقد 

يمكن صرف الخمس والفَيء تلبيةً لذلك الاحتياج.

بالإضافة إلى ذلك إنَّ آية الصدقات أيضًا من شأنها أن تكون قرينةً دالة على هذا المطلب. 

فقد وَردََتْ في آية الصدقات ثمانية موارد لمصرف الصدقات: »1. الفقراء، 2. المساكين، 3. 

العاملين عليها، 4. المؤلفّة قلوبهم، 5. تحرير الرقاب، 6. الغارمين، أي تسديد ديون المديونين، 

دَقاَتُ للِفُْقَراَءِ وَالمَْسَاكيِنِ وَالعَْامِليِنَ  7. في سبيل الله، 8. أبناء السبيل«، وَنصّ الآية: ﴿إنَِّمَا الصَّ

بِيلِ فرَِيضَةً مِنَ اللَّهِ  عَليَْهَا وَالمُْؤَلَّفَةِ قلُوُبهُُمْ وَفِي الرِّقاَبِ وَالغَْارمِِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَابنِْ السَّ

وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ﴾ ]التوبة: 60[.

أن  يمكن لأحدِهم  ترى  يا  فهل  الآية،  للِأيتام في متن هذه  ذِكرٌ  يرد  لم  نرى  ما  بحسب 

يقول -بالاستناد إلى هذه الآية- بِعَدَمِ جواز صرف الصدقات والزكاة لتِأمين احتياجات الأيتام 

الفقراء؟ لا يمكن مطلقًا توقعّ ذلك. إذن نفهم من هنا أنَّ الأصناف الثمانية المعنيّة بمصرف 

الصدقات المذكورة في هذه الآية هي مجردّ نماذج، وإنَّ مصرف الصدقات لا ينحصر بهذه 

النسبي  الثمانية. وبالطبع إنَّ أداة »إنَّما« في بداية آية الصدقات قد وَردََتْ للِحصر  الموارد 

وليس للحصر الحقيقي. لأنهّ بحسب ما جاء قبل آية الصدقات كان بعض الطمّاعين يلمزون 

النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في إعطاء الصدقات، ويعاتبونه لمَِ لا يعطيهم أكثر من ذلك، 

على الرغم من كونهم لم يكونوا بمحتاجين؛ فلذا وردت أداة »إنمّا« في بداية آية الصدقات 

لتِفُهم أن مصرف الصدقات يشمل جملة من موارد الاحتياج، وهي ما ذكُِرتَ في الآية، وإنهّا 



257 رابعل الالفص: الحرب غنائم

ليست لمَن يطمع في أن ينال أكبر قدر من الصدقات، وحصرت الآيةُ مصرف الصدقات في 

موارد الاحتياج في مقابل غير المحتاجين الطمّاعين. ومن المعلوم هنا أنَّ اليتامى الفقراء هم 

من موارد الاحتياج، ومن ثمَّ يمكن تأمين احتياجهم من محلّ الصدقات، على الرغم من عدم 

تلبيةً لاحتياجات الأيتام ومِن دون أي  ذكرهم في متن الآية. ومثلما يمكن صرف الصدقات 

تردّد وشكّ، ورغم عدم تطرقّ آية الصدقات للأيتام، فقد يمكن كذلك صرف الخمس والفَيء 

الحاجة،  وجود  هو  الرئيس  المعيار  لأنَّ  اجتماعيّ،  احتياج  أيّ  لسدّ  الأولويات-  مراعاة  –مع 

وقد تضمّنت آيةُ الخمس وآية الفَيء أربعة نماذج من هذه الاحتياجات، فيما تضمّنت آية 

الصدقات ثمانية موارد، ومن دون أن تكون »الحاجة« محصورة بهذه الموارد.

﴿ذي القُربى﴾ بمعنى الإمِام!

مِن القضايا المثيرة للِنقاش التي تناولها الفقهاءُ الشيعة هي قولهم بأنَّ »ذي القُربى« في 

آية الخمس بمعنى الإمام، وحتىّ أنَّهم ادّعوا الإجماع على ذلك. فقد كَتبََ صاحبُ )الجواهر(:

»والمراد بِذي القربى في الكتاب والسنّة هو الإمام عليه ‌السّلام بلا خلاف معتدّ به أجده 

فيه بيننا، بل الظاهر الإجماع عليه، بل هو مِن معقد إجماع الانتصار ]للسيّد المرتضى[ 

والغنية ]لابن زهُرة[، كما أنهّ في التذكرة ]للعلّمة الحلّي[ نسبته إلى علمائنا، وفي المنتهى 

عن الشيخ ]الطوسي[ الإجماع عليه لِلمرسلين السابقين، ومرسل ]حمّاد[ ابن عيسى«))).

يشير صاحبُ )الجواهر( إلى ثلاث روايات مرسَلة كدليل على هذه المسألة، وهي كالآتي:

1. رواية حمّاد بن عيسى:

»الخمس على ستة أسهم: سَهمٌ لله وَسهمٌ لِرسول الله صَلَّى ‌اللهُ ‌عَليه‌ وآله ‌وَسَلَّم، وَسَهمٌ 

لِذي القُربى، وَسَهمٌ للِيَتامى، وَسَهمٌ للِمساكين وَسهم لأبناء السبيل، وسهم الله وسهم 

رسوله لأولي الأمر مِن بَعدِ رسول الله صلى ‌الله ‌عليه ‌وآله ‌وَسَلَّم وراثةً، فله ثلاثة أسهم، 

سهمان وراثةً، وسهم مقسوم له مِن الله، ]المراد سهم ذي القربى[، وَلَهُ نصف الخمس 

كملً، ونصف الخمس الباقي بين أهل بيته«))).

بما أنَّ هذه الرواية جعلت سَهمَ »ذي القُربى« لوليّ الأمر فلذا استنبطوا أنَّ مفردة »ذي 

القُربى« في آية الخمس تعني وليّ الأمر والإمام.

د حسن الجواهريّ النجفيّ، جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، المصدر السابق، ج 16، ص 86. محمَّ 	(((
محمّد بن الحسن الحرّ العاملي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشّيعة، المصدر السابق، ج  	(((

30، ص 513.



الجهاد في الإسلام258

د التي وَردََ فيها: 2. رواية أحمد بن محمَّ

م على ستة أسهم: سَهْمٌ لله، وَسَهْمٌ للرسول، وَسَهْمٌ لِذوي القربى،  »فأمّا الخمس فيقسَّ

بيل، فالّذي لله فَلِرسَولِ الله، فَرسولُ  وَسَهْمٌ للِيتامى وَسَهْمٌ للِمساكين، وَسَهْمٌ لأبناءِ السَّ

وَالحجّة في  القُربي  لِذيِ  بَعدِه[  ]مِن  لِلرسولِ هو  وَالّذي  لَهُ خاصّةً،  فَهوَ  بِهِ  الله أحقُّ 

زمانه...«))).

لقد اعتمدوا عبارةَ »والذي للِرسّول هو لذِي القربي والحجّة في زمانه« في هذه الرواية 

واستنبطوا من ذلك أنَّ المراد من »ذي القربى« في آية الخمس هو الإمام.

3. رواية عبد الله بن بكُير:

الرَّسولِ  لِقَرابةِ  القُربى«  »ذَوي  وَخُمسُ  لِلإمِام،  الرَّسولِ  وَخُمسُ  لِلإمِام،  الله  »خُمسُ 

الإمِام«))).

الرسول  لقِرابة  القربى«  »ذوي  »خمس  عبارةَ  فيها  اعتمدوا  أيضًا  الرواية  لهذه  وبالنسبة 

الإمام«، مستنبطين أنَّ »ذي القربى« في آيةِ الخمس بمعنى الإمام.

من اللازم هنا التنويه إلى ملحظيَن.

الملحظ الأول: هذه الروايات الثلاث فاقدة للاعتبار من جانبيَن:

الجانب الأول: لا اعتبار لسِندها، لأنَّ ثمّة راوٍ مجهول في سند كلّ منها، وَلمَ يذُكَر اسمُه؛ 

ولهذا السبب سُمّيَتْ بالمرسَلة. ولا يعُلمَ ما إذا كان الرواة الذين لم تذُكَر أسماؤهم صادقين 

أم كذّابين. وإنَّ التعويل على رواية ذات راوٍ مجهول لا ينسجم مع العقل، ولا يجيزه الشرع، 

فقد وَردََ في القرآن الكريم: ﴿وَلا تقَْفُ ما ليَْسَ لكََ بِهِ عِلمٌْ﴾ ]الإسراء: 36[. ونحن لا نعلم هل 

ما نقله هؤلاء الرواة المجهولون الثلاثة حقّ أو باطل؟ إذن بالاستناد إلى حكم العقل وبحكم 

هذه الآية الموافقة لحكم العقل لا يسعنا التسليم بقول هؤلاء الرواة المجهولين. وقد وَردََ في 

ن نأخذ علمنا، لأننا  نْ تأخذون العِلم«، ونحن في هذا الصدد لا نعلم عمَّ الحديث »انظروا عمَّ

لا نعرف هؤلاء الرواة المجهولين.

الجانب الثاني: ينطوي متن كلّ واحدة من هذه الروايات على ثلاثة إشكالات:

الإشكال الأول: تقتضي هذه الروايات الثلاث أن يكون سهم »ذي القُربى« في حياة النَّبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ من دون مالك، لأنَّ في حياته صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ لا وجود 

المصدر نفسه، ج 30، ص 515. 	(((

المصدر نفسه، ج 30، ص 510. 	(((



259 رابعل الالفص: الحرب غنائم

لإمامٍ بالفعل ليدفع له سهم »ذي القُربى«، ومن ثمَّ إذا أرُيدَ تقسيم الخمس في حياة النَّبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ فلن يكون ثمّة مالك لسهم »ذي القُربى«، ولا يعُلمَ إلى مَن يجب 

دفعه.

البزنطي  حديث  مضمون  مع  الثلاث  الروايات  هذه  مضمون  يتعارض  الثاني:  الإشكال 

لام. لأنَّ الخمسَ في هذه الروايات الثلاث  الصحيح المتضمّن فتوى للإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ

قسُّمَ على ستة أسهم، بينما نفى حديث البزنطي –المتقدّم ذكره- أصل تقسيم الخمس، حيث 

قيل أنَّ الخمسَ كلهّ للإمام))). ومن المعلوم أن الحديث صحيح السند يتقدّم على الحديث 

الذي لا اعتبار لسنده، ومِن ثمََّ لا يعُوَّل على هذه الروايات الثلاث.

الإشكال الثالث: ينسجم مضمون هذه الروايات الثلاث مع فتوى السنّة ويتعارض مع فتوى 

لام في حديث البزنطي. وأينما كان ثمّة تعارض بين روايتيْن فنحن  الإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ

الصدد أن نعتمد رواية  السنّة. فإذن علينا في هذا  لرِأي  المخالفة  الرواية  باعتماد  مأمورون 

لام، ونهُمل الروايات الثلاث الفاقدة للاعتبار  البزنطي المتضمّنة فتوى الإمام عليّ الرضا عليهِ السَّ

والمنسجمة مع رأي السنّة. ومن اللازم هنا الاعتناء بملحظ آخر، وهو أنَّ مفردة »ذي القربى« 

إذا كانت بمعنى الإمام ستكون »تخصيص الأكثر«)))، ذلك أنَّ »ذي القربى« مطلقَة، ولها مئات 

أو آلاف المصاديق، وأنْ يرُاد منها فرد واحد مستهجَن وبعيد عن البلاغة القرآنية، ويجب حتمًا 

تجنّب ذلك.

الثلاث متأثرين بفتوى  الروايات  الرواة غير الحذرين لهذه  ومن المحتمل جدًا أن يكون 

أنَّ  ذلك  المعصوم؛  الإمام  إلى  أسهم ونسبوها  الخمس على ستةّ  تقسيم  فكرة  وقبلوا  السنة 

الرواة غير الحذرين كانوا كثيراً ما يفعلون ذلك.

الملحَظ الثاني: إنَّ مدرك الإجماع الذي ذكََرهَ صاحبُ )الجواهر( يقتصر –بحسب قوله هو- 

على هذه الروايات الثلاث. ولأنَّ هذا المدرك معلوم فلم يعد الإجماع المزعوم دليلً مستقلً؛ 

وبما أنهّ قد اتضّح سَلفًَا أنَّ هذه الروايات الثلاث فاقدة للاعتبار فمن ثمََّ يفقد الإجماعُ المزعوم 

اعتبارهَ تلقائيًا.

د بن الحسن الحرّ العاملّي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشّيعة، )قم: مؤسسة  ينُظر: محمَّ 	(((
آل البيت لإحياء التراث(، ج 30، ص 519. )الحديث الأول من باب مستحقي الخمس(

]»تخصيص الأكثر« مبدأ أصولي وفقهي يشير إلى قيود أو استثناءات تضعف حكمً عامًا أو قاعدة، وتكون  	(((
هذه القيود أو الاستثناءات أكثر عددًا أو شمولً من القواعد التي لا تزال سارية. بمعنى آخر، إذا كان 
هناك حكم عام ثم ظهرت استثناءات أو قيود تزيد عدد أو شمولية هذه الاستثناءات، فإنَّ هذا يسمى 

»تخصيص الأكثر«[.



الجهاد في الإسلام260

قٌ في هذه المسألة لوِجود الاختلاف فيها. فقد ذكر  بالإضافة إلى ذلك ليس ثمّة إجماع محقَّ

الشريف المرتضى في كتابه )الانتصار(:

وَيَجعَله  القُربى  ذي  بِسَهْمِ  الإمامَ  يَخصّ  لا  مَن  الإمامية[  العلماء  بعض  ]أي  »وفيهم 

القربى«  »ذي  تكون  لا  ثمََّ  ]ومِن  هاشِم،  بَني  مِن  لام  السَّ عليهِ  الرسّول  قرابة  لجميعِ 

بمعنى الإمام[«))).

وقال المحققُ ]الحليّ[ في )المعتبَر(:

»قال آخرون منّا ]مِن علماء الإمامية[: المراد به ]أي ذوي القربى[: ذوو قرابة النبيّ 

مِن ولد هاشم«))).

د العاملي الجبعي )ت 1009هـ([: وقال صاحب )المدارك(، ]السيّد محمَّ

»إنَّ لفظ ذي القربى صالح لِلجنس وغيره، بل المتبادر منه في هذا المقام الجنس، كما 

وَالْحِْسانِ  بِالْعَدْلِ  يَأمُْرُ  اللهَ  هُ﴾، ]وكذلك[: ﴿إنَِّ  الْقُرْبى حَقَّ ذَا  في قوله تعالى ﴿وَآتِ 

وَإِيتاءِ ذِي الْقُرْبى﴾، وغير ذلك من الآيات الكثيرة. فيجب الحمل عليه إلى أن يثبت 

المقتضي للِعدول عنه، ومع ذلك فإرادة الواحد من هذا اللفظ هنا تتوقف على قيام 

الحجة بذلك، أمّا بدونه فيكون ممتنعًا كما في ابن السبيل ]في آية الخمس[«))).

يرى صاحب )المدارك( أنَّ المراد من »ذي القربى« في آية الخمس هم أقرباء المخاطبَ، 

وليس أقرباء النّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. 

وقال العَلّمة الحليّ في )المختلَف(:

»إنَّ سهم ذي القربى لا يختص بالإمام-عليه السلام -، بل هو لجميع قرابة رسول الله-

صلى الله عليه وآله-مِن بني هاشم. ورواه ابن بابويه في كتاب المقنع، وكتاب من لا 

يحضره الفقيه، وهو اختيار ابن الجنيد«))).

علي بن الحسين الموسوي علم الهدى الشريف المرتضى، الانتصار لما انفردت به الإمامية، تحقيق: السيد  	(((
المقدسة،  الرضوية  والآستانة  الإسلامية  البحوث  )مشهد: مجمع  الأولى،  البروجردي، ط:  الموسوي  حسين 

1441هـ(، ج1، ص 424. مسألة ]114[ ]ما يجب فيه الخمس وكيفية قسمته[.
جعفر بن الحسن بن يحيى الهذلي الحلي، المعتبر في شرح المختصر، ط: الأولى، )قم: مؤسسة سيّد الشهداء،  	(((

1407هـ(، ج2، ص 629.
محمّد بن علي الموسويّ العاملي الجبعي، مدارك الأحكام، تحقيق: مؤسسة آل البيت عليهم السّلام لإحياء  	(((

التراث، )قم: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، د.ت(، ج 5، ص 398.
الحسن بن يوسف بن المطهر الحلي، مختلف الشيعة في أحكام الشريعة، ط: الأولى، )قم: مؤسسة النشر  	(((

الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، 1413هـ(، ج 3، ص 327.



261 رابعل الالفص: الحرب غنائم

وقد استند الشيخ الصدوق )ت 381هـ( في )مَن لا يحضره الفقيه())) و)المقنع())) بحديث 

القربى فهم  الرسول فلأقاربه، وخمس ذوي  الذي قال فيه: »خمس  الجعفيّ  زكريا بن مالك 

أقرباؤه...«)))، ]وبالطبع إنَّ »ذي القربى« في مثل هذا السياق لا تكون بمعنى الإمام[، وهذا 

يعني أنَّ الصدوق أيضًا يرى أن »ذي القربى« بمعنى أقرباء الرسول وليس بمعنى الإمام.

الشيعة – العلماء  التي يعتقد بها جَمعٌ من  المسألة  إذا كانت  ينبغي أن نتساءل  وبهذا 

وبحسب ما ذكر الشريف المرتضى والمحقق الحليّ- بأنَّ »ذي القربى« في آية الخمس بمعنى 

أقرباء الرسول، وليس بمعنى الإمام، وإذا كان الشيخ الصدوق وابن الجنيد أيضًا يعتقدان بذلك، 

آية  في  القُربى«  »ذي  أنَّ  على  الشيعة  العلماء  لدى  إجماعٌ  يظهر  بأنَّه  القول  يمكن  فكيف 

الخمس بمعنى الإمام، وبحسب ما ادّعى صاحبُ )الجواهر(؟ خلاصة القول في هذا المطلب 

هو أنَّ الإجماع غير متحقق في هذه المسألة، بل المحقَّق هو الاختلاف. ولذا لا يعُتدَّ بما قاله 

صاحب )الجواهر( حول وجود الإجماع، كما لا يعُتدَّ أيضًا بما وَردََ في تقريرات دروس السيّد 

البروجرديّ )ت 1961م( في )زبدة المقال()))، حيث قيل أن أصحابنا أجمعوا في هذه المسألة.

بعد كلّ ما تقدّم يعُرضَ سؤال مؤدّاه: بالنسبة للذين يقولون بأنَّ »ذي القربى« في آية 

الخمس بمعنى الإمام، هل يعتقدون بأنَّ »ذي القربى« في آية الخمس أيضًا بمعنى الإمام؟ 

وإذا كانوا يقولون بذلك فما هو دليلهم؟ وإذا كانوا لا يقولون بذلك فلماذا يفرقّون بين »ذي 

بين  تشابهًا  هناك  بأنَّ  نعلم  نحن  الفَيء؟  آية  في  القربى«  و»ذي  الخمس  آية  في  القربى« 

و»اليتامى«  القربى«  و»ذو  والرسول  اللهُ  ذكُِرَ  الآيتيَن  كلتا  في  لأنَّ  الفَيء،  وآية  الخمس  آية 

و»المساكين« و»ابن السبيل« بوصفهم مَن يرجع إليهم الخمس والفَيء، وإذا كان يرُاد من 

الذي يمنع مِن ألا تكون بمعنى  القربى« في آية الخمس أن تكون بمعنى الإمام فما  »ذي 

الإمام في آية الفَيء؟ وما السبب في التفريق بين معنى »ذي القربى« في هاتيَن الآيتيَن؟ 

د بن علي بن بابويه القمّي الصدوق، مَن لا يحضره الفقيه، تحقيق: علي أكبر غفّاري، ط:  ينُظر: محمَّ 	(((
الثانية، )قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم، 1413هـ(، ج 2، ص 42.

لام،   السَّ عليهِ  الهادي  الإمام  مؤسسة  )د.م،  المقنع،  الصدوق،  القمّي  بابويه  بن  علي  بن  د  محمَّ ينُظر:  	(((
1415هـ(، ص 171.

محمّد بن الحسن الحرّ العاملّي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشّيعة، المصدر السابق، ج  	(((
30، ص 509.

لام، كلّ في زمانه  نصّ العبارة المذكورة في زبدة المقال: »إنَّ سهمَي الله والرسول راجعان إلى الإمام عليهِ السَّ 	(((
فيضافان إلى سهمه، وهذا هو المجمع عليه بين أصحابنا الإماميين إجماعًا محققًا مستندًا إلى رواياتهم«. 
السيّد حسين  تقريرات دروس  الرسول والآل،  المقال في خمس  زبدة  القزوينيّ،  الحسينيّ  عبّاس  ينُظر: 

الطباطبائّي البروجرديّ، )قم: العِلميّة، د.ت(، ص 6.



الجهاد في الإسلام262

الإجابة الصحيحة عن هذا السؤال هي أن مفردة »ذي القربى« ليست بمعنى الإمام، لا في آية 

الخمس ولا في آية الفيء، ولو كان اللهُ تعالى يريد إعطاء سَهْمٍ للِإمِام في آية الخمس أو في 

لام: ﴿ آية الفَيء لصَرَّحَ بمفردة الإمام في متن الآية، مثلما ذكر حول النَّبيّ إبراهيم عليهِ السَّ

إنِيّ جاعِلكَُ للِنّاسِ إمامًا﴾ ]البقرة: 124[، وما كانت ثمّة حاجة إلى إيراد لفظة »ذي القربى« 

ليِختلف الفقهاءُ والمفسّرون وَليَِقعوا في لبس.

الإشكال الآخر في هذا الصدد هو أنَّ جعل سَهْمٍ للإمامِ في حياة الرسول -في آية الخمس- 

وتحت عنوان »ذي القربى« عمل غير مُبرَّر، بل هو لغَوٌ، لأنهّ لا وجود لإمامٍ بالفِعل في حياة 

الرسول ليأخذ هذا السهم. فلذا لا معنى في جعل سَهْمٍ مِن الخمس لمَِن ليس له عنوان أو 

وجود خارجيّ.

لقد تنبهّ صاحبُ )الجواهر( إلى هذا الإشكال، ولذا تصوّر أنهّ يعُالجَُ بهذا النحو، إذ قال:

»المراد بِذي القربى الإمام عليه ‌السّلام... وهو الإمام في حياته، فيأخذ الثلاثة حينئذ سهم 

أنهّ الإمام عليه  القربى باعتبار  وَسَهْمُ ذي  لوِليّه،  الله، لأنَّ ما كان له فهو  له بالأصالة وسهم 

‌السّلام حال حياته، ولا إمام غيره، وَحينئذ فإطلاق المصنف كون الثلاثة للِنبيّ صَلىّ ‌اللهُ ‌عَليهِ 

‌وآَلهِ ‌وَسلَّم على هذا الوجه، ولو لأنهّ لم يعُرفَ في ذلك خلاف، وإنّ كان ظاهر الآية وغيرها 

مِن النصوص خلافه«))).

هل ثمّة مَن تصوّر حتىّ الآن أنَّ صاحب القرابة مع الرسول هو الرسول نفسه؟ سبحان الله! 

انظروا أنَّ الفقيه الذي عَدَّ »ذي القربى« في آية الخمس بمعنى الإمام كيف واجه إشكالً حَرجًِا 

وبات في مأزق، وكيف أخذ يبرر ويسعى للِتخلص من هذا المأزق، وإنهّ في الوقت نفسه يقرّ 

بأنَّ تبريره هذا يعارض ظاهر الآية والروايات!

محمّد حسن النجفي الجواهري، جواهر الكلام، المصدر السابق، ج 16، ص 84. 	(((



263 رابعل الالفص: الحرب غنائم

تنَويهٌ

لام أنَّ الخمسَ كلهّ يوضع دفعةً واحدةً تحت  لقد وَردََ في حديث البزنطيّ المرويّ عن الإمام علّي الرضا عليهِ السَّ
تصرفّ الإمام ليِنفقه كيفما يشاء وبحسب ما يراه صالحًا لرِفع الاحتياجات. والطريق المعقول أيضًا هو أن يكون 
الخمس تحت تصرفّ النظام الحاكم الذي يمتلك السلطةَ تنفيذية وبمقدوره تلبية احتياجات المجتمع مع مراعاة 
الأولويات. هنا لنا أن نتساءل ما الداعي إلى ما قالته تلك الروايات الثلاث؟ أي ما معنى مِن إعطاء ثلاثة أسهم مِن 
أسهم الخمس الستةّ للِإمام الذي يتحكّم بالخمس كلهّ وببيت المال كلهّ؟! الأمر أشبه ما يكون بمزحة، وساحة الشرع 

مُبرأّة من ذلك.
لام في حديث البزنطيّ حول كون »الخمس كلهّ للإمام«، يراد منه  ومن البديهي أنَّ قول الإمام علّي الرضا عليهِ السَّ
الإمام مبسوط اليد والماسك بزمام الأمور، وبتعبير آخر المراد هو النظام الحاكم؛ ورغم أنَّ الإمام علّي الرضا عليهِ 
َ حكم الإسلام إلى قيام الساعة، سواء أكان الحاكم  لام لم يكن مبسوط اليد ولا مِمَن يمسك بزمام الأمور فإنَّه بيَّ السَّ

هو أو لم يكن.
فضلً عن ذلك يجب أن نعلم بأنَّ الخمس ليس ملكًا شخصيًا للإمام وللحاكم، بل هو جزء من بيت المال، وأمانة 
مودعة بيده، إذ يجب إنفاقه في احتياجات المجتمع وبموجب القانون. وما يؤيدّ هذا القول هي رواية يقول فيها أبو 
لام-: »قلتُ لأبي الحسن الثالث: إناّ نؤتى بالشيء، فيقال:  علّي بن راشد –وهو من وكلاء الإمام علّي النقيّ عليهِ السَّ
هذا كان لأبي جعفر عندنا، فكيف نصنع؟ فقال: ما كان لأبي بسبب الإمامة فهو لي، وما كان غير ذلك فهو ميراث 

على كتاب الله وسنة نبيه«)1(.
يتضح مما تقدّم أن الإمام في هذه الرواية قد فرَّقَ بين الخمس الذي يدُفعَ للإمام بوصفه من يتولّ منصب الإمامة، 
وبين الأموال الشخصية للإمام؛ إذ أخرج ما أعطيَ له بوصفه خمسًا ومالً للإمام عن عنوان الملك الشخصّي. فمن ثمََّ 
الخمس عائدٌ للنظام الحاكم، وهو جزء من بيت المال، ويجب صرفه في احتياجات المجتمع، ومع الاعتناء بالأولويات 

والمصالح العامة.
لام آنذاك مبسوط اليد ولم يكن ممن يمسك بزمام الأمور، ولكنّه رغم ذلك  وبالطبع لم يكن الإمام علّي النقيّ عليهِ السَّ

َ حكمَ الإسلام الدائميّ، سواء أكان هو الحاكم أو لم يكن. بيَّ
لقد كان الإمام، وفي ظروف الإقامة الجبرية يتسلمّ الخمسَ -الذي يعَُد من بيت المال- قدر استطاعته، ويصرفه في 
احتياجات المجتمع، وما كان يعدّه من ملكه الشخصي. وإذا كان مبسوط اليد وماسكًا بزمام الأمور لكَانَ يفعل مثل ذلك.

(((

مَن هو مخاطَب آية الخمس؟

يجب أن نعلم بأنَّ الخمسَ –وَبِحسب ما تقدّم ذكره- بوصفه ضريبة تبلغ عشرين بالمئة، 

قدرة  وله  المجتمع،  شؤون  إدارة  يتولىّ  الذي  الحاكم  النظام  تصرفّ  تحت  يكون  أن  يجب 

تنفيذية، وقادر على صرف الخمس تلبيةً لاحتياجات المجتمع، وذلك كالزكاة وأرباح الأراضي 

تدُفعَ  أيْ  الحاكم،  النظام  لقِيادة  تدُفعَ  التي  العامّة  المكاسب  الخراجية والجزية وغيرها من 

لبِيت المال لتِصُرفَ في احتياجات المجتمَع.

الحرب،  إليه- منصرفة عن غنائم  الخمس –بحسب ما ذهبنا  آية  إذا كانت  الآن،  أمّا 

تزيد  الذين  المكلَّفين  لجميع  موجّهةً  الآية  هذه  تكون  ذلك  فعند  فعلً،  كذلك  وهي 

الحر العاملي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، مصد سابق، ج 30، ص 537. 	(((



الجهاد في الإسلام264

لأولياءِ  عندهم  يزيد  ما  خمسَ  يدفعوا  أن  هؤلاء  فعلى  سنتهم،  قوتِ  من  أكثر  مؤنتهم 

بيت المال.

أمّا إذا كانت الآية بحسب ما يقول الآخرون، أي أن تكون معنيّة بغنائم الحرب، فعند ذلك 

سيحدث إشكال في تعيين مخاطبَ هذه الآية، ومِن ثمََّ على أصحاب هذا القول أن يجيبوا عن 

هذا الإشكال الذي يمكن عرضه كالآتي:

ثلاثة  هناك  فسيكون  الحرب  بغنائم  مَعنيّة  يقُال-  ما  –بحسب  الخمس  آية  كانت  إذا 

احتمالات حول مَن يخاطبه قوله تعالى: ﴿وَاعْلمَوا أنَّما غَنِمتمُ مِنْ شَيءٍ...﴾:

الاحتمال الأول: مخاطبَو الآية هم مَن مُنِحوا شيئاً مِن الغنائم، سواء أكانوا من المقاتلين 

أو من غيرهم.

الاحتمال الثاني: مخاطبَو الآية المقاتلون الذين ينتصرون في الحرب ويغنمون.

الاحتمال الثالث: مخاطبَو الآية هم قادة الحرب الذين تكون الغنائم تحت تصرفّهم.

مناقشة الاحتمال الأول: إذا كانت الآية تخاطب مَن مُنِحوا شيئاً من غنائم الحرب فعند 

ذلك يكون مضمون الآية كالآتي: »يجب عليكم دفع خمس ما تأخذونه من الغنائم«؛ وإذا كان 

هذا الأمر مطلقًا سيجب على مَن مُنِحَ الغنيمة أن يدفع خمسها، سواء أكان ما حصل عليه أكثر 

من مؤنة سنته أو أقل منه. وإذا كان ما حصل عليه أقلّ من مؤنة سنته فسيكون أخذ الخمس 

منه ظلمًا له، لأنَّ مثل هذا الفرد يعُدّ فقيراً، وإنَّ أخذ الخمس والضرائب من الفقير ظلم فاحش 

في حقّه. أمّا إذا كان ما حصل عليه أكثر من مؤنة سنته وتوجَّب عليه الخمس فهذا داخل 

في حكم المكاسب الأخرى، حيث يجب تخميس ما يكون أكثر من مؤنة السنة، وإنْ لم يكن 

كذلك فلا. عند ذلك سيكون ذكر هذا الأمر في آية معيّنة وبنحوٍ مستقل وتحت عنوان غنائم 

هةً لمَِن يعُطوَن  الحرب فاقدًا للمعنى، بل يعَُدّ لغَوًا. فلذا لا يمكن لآية الخمس أن تكون موجَّ

شيئاً من غنائم الحرب.

كالآتي:  مضمونها  فسيكون  المقاتلين  تخاطب  الآية  كانت  إذا  الثاني:  الاحتمال  مناقشة 

»عليكم يا أيهّا المقاتلون أن تدفعوا خُمسَ الغنائم التي تحصلون عليها من العدوّ«. من الواضح 

هنا أن المقاتلين لا يمتلكون سلطة تنفيذية –سواء على المستوى الفردي أو الجمعي-، ومن 

ثمََّ ليس بمقدورهم تكليف خبير متخصص ليقيمّوا ثمن الغنائم وليدفعوا خمسها. وإنَّ إناطة 

عمل لمَِن لا يقدر عليه، أو يجعله في عُسرٍ وحرج ليس أمراً عقلائياً، وإنَّ الله تعالى لا يأمر 

بعمل غير عقلائي. فضلً على ذلك إنَّ غنائم الحرب ليست في متناول المقاتلين ليُقال لهم 

ادفعوا خمسها، بل هي تحت تصرفّ قائد الميدان، وإنهّا في حقيقة الأمر تحت تصرفّ وليّ 



265 رابعل الالفص: الحرب غنائم

المجتمع والنظام الحاكم. فلذا ليس من المعقول أن يقُال للمقاتلين: »ادفعوا خمس الغنائم 

التي ليست تحت تصرفّكم«. ومِن ثمََّ لا يمكن لهذه الآية أن تكون موجّهة للمقاتلين.

الحرب  إدارة  يتولوّن  الذين  القادة  تخاطب  الآية  كانت  إذا  الثالث:  الاحتمال  مناقشة 

فسيكون مضمونها كالآتي: »يا قادة الحرب، ادفعوا خمس الغنائم«، وعند ذلك يجب عليهم 

بالطبع أن يدفعوا ذلك لأولياء بيت المال. إذا كان المضمون كذلك وَدَفعََ القادةُ خمسَ الغنائم 

فماذا سيصنعون بما يتبقى منها؟ مِن الطبيعي أنَّ عليهم دفع المتبقي أيضًا لأولياء بيت المال، 

أي إنَّهم يدفعون خمس الغنائم للِنظام الحاكم، ثمّ يعودون مرةّ أخرى ويدفعون المتبقّي منها. 

إذا كان من المقرَّر وضع الغنائم كلهّا تحت تصرفّ النظام الحاكم فما الداعي إذن لإتلاف وقت 

ونفقات إضافية لاستقدام خبير يقُدّر ثمن الغنائم ويقسّمها على خمسة أسهم، ليِدفع الخمس 

مرةًّ، ويدفع المتبقي في مرة أخرى؟ العمل المعقول هو أن توضع الغنائم كلهّا دفعةً واحدةً 

تحت تصرفّ قيادة النظام الحاكم، وبحسب ما دلَّتْ عليه الآية ﴿قلُِ الأنفالُ للِه وَالرَّسُولِ﴾، 

إذ تدعو إلى دفع غنائم الحرب كلهّا لله وللِرسّول، -وفي حقيقة الأمر- لوِليّ المجتمع المتمثلّ 

ثَّمَّ لا  الحائز على ولاية مشروعة. ومن  المجتمع  بوليّ  الأخرى  الأزمنة  بالرسّول، وفي  آنذاك 

يمكن لآية الخمس أن تكون موجّهة لقادة الحرب.

***

بعد أن اتضّح أنَّ آيةَ الخمس إذا كانت ناظرة إلى غنائم الحرب فلا يمكن لخطابها أن يكون 

موجّهًا لمَِن يمُنَحون شيئاً من الغنائم، ولا للمقاتلين، ولا لقادة الحرب، لنا أن نتساءَل: إنَّ مَن 

يعتقد بأنَّ آية الخمس ناظرة إلى غنائم الحرب، من سيكون المخاطبَ المعنيّ بهذه الآية من 

وجهة نظره؟ هل ثمّة احتمال آخر غير الاحتمالات الثلاث المذكورة؟ وهل يمكن أن نتصوّر فئة 

أخرى غير الفئات الثلاثة المتقدّم ذكرها حول مخاطبَي آية الخمس؟ بالطبع لا يمكن ذلك. جلّ 

ما قاله الفقهاء حول هذا الموضوع هو أنَّهم ذكروا بنحو عابر ومبتسر: »إنَّ آية الخمس ناظرة 

ن تخاطبه هذه الآية؛ بل حتىّ أنَّهم لم يفكّروا  إلى غنائم الحرب«، ومن دون أن يذكروا شيئاً عمَّ

في هذه المسألة ليكتبوا عنها شيئاً، لأنَّهم كانوا يعيشون في عزلة، وما كانوا منهمكين بقضايا 

الحرب وشؤونها حتىّ يرُاد منهم تنفيذ هذه المسألة، ومن ثمََّ لم يكونوا مضطرّين للتأمّل فيها. 

فلذلك دوّنها نظريًّا ومرّوا بها مرور الكرام، ولم يفعلوا ذلك ليعملوا بها، بل لمجردّ تدوينها. في 

حين كان من الضروريّ تحديد مخاطبَ آية الخمس، ولكنّهم لم يفعلوا ذلك.

إنَّ هذا الإشكال وهذا الانسداد يواجه مَن يقولون بأنَّ »آية الخمس ناظرةٌ لغنائم الحرب«. 

فعلى مثل هؤلاء أن يجدوا حلً ومخرجًا لهذا الإشكال. وما من حلول أمامهم سوى أن يقولوا 



الجهاد في الإسلام266

بأنَّ غنائم الحرب قد اتضح حكمُها سلفًا في آية الأنفال، ولذا لم يتبقّ محلٌّ لذكر حكم الغنائم، 

وإنَّ في آية الخمس بالطبع انصراف عن غنائم الحرب؛ وبحسب ما ورد في الروايات أيضًا فإنهّا 

ناظرة للأرباح والعوائد التي يحصل عليها الأفراد من مكاسبهم، وإذا ما كانت أكثر من مؤنة 

سنتهم يجب عليهم دفع خمسها لتِصُرفَ في احتياجات المجتمع.

ازدواجيةٌ في ]تفسير[ آية الخمس 

ذكََرَ بعض الفقهاء »أنَّ آية الخمس تشمل غنائم الحرب وأرباح المكاسب في آن«، فقد 

أشار إلى ذلك الشيخ الطوسيّ في )الخلاف()))، وكذلك السيّد البروجردي في )تقريرات دروس 

الخمس())). ولكن إذا كان الأمر كذلك فيجب أن نعلم بأنَّه سيحصل ضربٌ مِن الازدواجية في 

آية الخمس، ذلك أنَّ تخميس أرباح المكاسب لا يجب إلا عندما تكون هذه الأرباح أكثر من 

مؤنة الفرد السنويةّ. بيد أنَّ مثل هذا الشرط غير موجود بالنسبة لغِنائم الحرب، لأنَّ مجردّ 

أيّ شرط.  إخراج خمسه ومِن دون  يوُجّب  الفقهاء-  ذكََرَ  ما  الغنائم –بحسب  الحصول على 

وبتعبير آخر تقول آية الخمس في ضوء هذا الافتراض: »إنَّ ما تحصلون عليه إذا كان من أرباح 

المكاسب فيجب تخميسه عندما يكون أكثر من مؤنة السنة. أمّا إذا كان ما حصلتم عليه يعُدّ 

مِن غنائم الحرب فلا يخضع لهذا الشرط، إذ يجب إخراج خمسه مطلقًا«. هل يمكن أن نفرض 

لوجوب  خاضعة  مصاديقها  من  فئة  تكون  وبنحوٍ  الخمس،  آية  على  المزدوَج  المفهوم  هذا 

الخمس إذا ما كانت أكثر مِن مؤنة السنة، وفئة أخرى من مصاديقها لا تخضع لهذا الشرط؟ 

إذا قيل بأنَّ »»جعل الزيادة على مؤنة السنة شرطاً لتِخميس أرباح المكاسب« هو مقتضى 

الروايات«، سنقول: »هذا المطلب بحدّ ذاته يزيد من وضوح هذا الازدواج، ذلك أنَّ الروايات 

أخضعت وجوب تخميس أرباح المكاسب لمثل هذا الشرط، ولم تشترط ذلك بالنسبة لغنائم 

الحرب«. خلاصة القول أنَّ تحميل هذا المفهوم المزدوَج على آية الخمس لا يعدو كونه أمراً 

غير يسير، بل غير صحيح أيضًا وبعيد عن تفاهم العرف.

ما  أنَّ  يسُمّى غنيمةً بلا خلاف، وعندنا  مِن المشركين  قهَراً  بالسيفِ  يؤُخَذ  ما  المعنيّة: »كلّ  العبارة  نصّ  	(((
الفقهاء في  أيضًا فيه. وخالف جميع  التجارات والمكاسب والصنائع يدخل  أرباح  يستفيده الإنسانُ مِن 
ءٍ فأَنََّ للِهِّ خُمُسَهُ﴾ عام في جميع  ا غَنِمْتمُْ مِنْ شَْ ذلك. دليلنا: إجماع الفرقة؛ وأيضًا قوله تعالى ﴿وَاعْلمَُوا أنََّ

د الطوسي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 181. ذلك، فمن خصصه فعليه الدلالة«. أبو جعفر محمَّ
نصّ العبارة المعنيّة: »لا بدّ مِن التعدّي مِن مورد الآية لا محالة، فنحن نتعدى منه إلى مطلق ما يصدق  	(((
عباّس  ينُظر:  ذلك«.  غير  أو  الصناعة  أو  التجارة  من  أو  الحرب  من  مكتسباً  أكان  سواء  الغنيمة،  عليه 
الطباطبائّي  حسين  السيّد  دروس  تقريرات  والآل،  الرسول  خمس  في  المقال  زبدة  القزوينيّ،  الحسينيّ 

البروجرديّ، المصدر السابق، ص 5. 



267 رابعل الالفص: الحرب غنائم

ازدواجية أخرى

إذا كانت آية الخمس تشمل أرباح المكاسب وغنائم الحرب معًا، سنكون بإزاء ازدواجية 

هو صاحب  ويدفعها  المكاسب  أرباحَ  يخُمّس  من  أنَّ  وهي  الآية،  هذه  ]تفسير[  في  أخرى 

ولكن  ويدفعه.  سنته  مؤنة  زاد عن  ما  ويخُرج خمس  سنته  مؤنة  يحسب  إذ  نفسه،  الأرباح 

س- فإنَّ قادة الحرب ليسوا أصحاب  بالنسبة لخمس الغنائم –إذا قلنا بأنَّ غنائم الحرب تخُمَّ

الغنائم، ولذا يخمّسون الغنائم بعد استقدام المتخصص وتثمينها، ويدفعون خمسها للجهات 

المعنية. لآية الخمس -في ضوء هذا الرأي- مخاطبَان، إذ أنهّا تخاطب أصحابَ أرباح المكاسب 

الحرب  قادة  أيضًا  والباقي لكم«، وتخاطب  يزيد عن مؤنة سنتكم،  ما  لهم: »خمّسوا  وتقول 

وتقول لهم: »ما يصبح تحت تصرفّكم مِن غنائم الحرب والتي لا تعُدّ ملكًا لكم، بل هي أمانة 

عندكم، عليكم إخراج خمسها ودفعها للنظام الحاكم، ثمّ ادفعوا المتبقي للِجهة نفسها«! هل 

الخمس؟ لا يقبل  آية  السابقة- على  يمكن تحميل هذه الازدواجية –إلى جانب الازدواجية 

الذوق السليم بهذه الازدواجية في آية الخمس، ولا بالازدواجية السابقة.

السبيل إلى التخلصّ مِن هذا الإشكال هو أن نقول بأنَّ في آية الخمس انصرافاً عن غنائم 

الحرب، ولا تشمل سوى أرباح المكاسب المذكورة في متون الروايات.

الإشكال الفقهيّ في خُمس المعادن والغوص والكنز

ثمّة تساؤل مهم حول خمس المعادن والغوص والكنز، ومن الضروري الإجابة عنه. يعنى 

هذا التساؤل بما قاله الفقهاءُ استنادًا للِروايات حول ما يخُرَّجُ من المعادن أو الغوص أو الكنز، 

إذا کان ما  الصدد:  المعروض في هذا  السؤال  النصاب))) يجب تخميسه. يفيد  بلَغََ حدّ  فإذا 

يستخرجه المعَدّن أو الغوّاص أو العاثر على الكنز أقلّ مِن مؤنة سنته فماذا سيكون تكليفه؟ 

يظهر مِن كلام الفقهاء أنَّ الخمسَ يجب عليهم في مثل هذه الحالة أيضًا. لأنهّ لو كان الخمسُ 

مشروطاً بأنْ يكون الشيء المستخرَجُ أكثر مِن مؤنة سنتهم لمَا كان ثمّة داعٍ لذِكرِ المعادن 

أو  المعادن  في  العمل  سيكون  الافتراض  هذا  في ضوء  لأنهّ  مستقل.  بنحوٍ  والكنز  والغوص 

الكنز من ضمن سائر المكاسب، حيث يجب على المكلَّف تخميس  العثور على  الغوص أو 

أرباحه عندما تكون أكثر من مؤنة سنته، وإن لم تكن أكثر من ذلك فلا يجب عليه تخميس 

شيء. وبهذا ما كانت ثمّة حاجة للتطرق إلى المعدن والغوص والكنز بنحو مستقل؛ أمّا مجردّ 

المعادن  أنَّ عائدات  المكاسب فيؤكّد  أرباح  الثلاث وبنحو مستقلّ عن  التعرض لهذه الأمور 

إنَّ حدّ النصاب -بحسب القول المشهور- يبلغ في المعادن والكنوز عشرين دينارًا، وفي الغوص دينارًا واحدًا. 	(((



الجهاد في الإسلام268

والغوص والكنز إذا بلغت حدّ النصاب يجب تخميسها، حتىّ وإنْ كانت أقل من مؤنة سنة 

الفرد. بيد أنَّ مثل هذا الفرد يعُدّ فقيراً، وإنَّ فرض الخمس على المعدّن والغوّاص والعاثر على 

الكنز الذي يعُدّ ما يحصل عليه أقلّ مِن مؤنة سنته غير عادل، وإنَّ مثل هذا التكليف معارض 

لقوله تعالى: ﴿إنَّ اللهَ يأَمُرُ بالعَدلِ والإحِسان﴾ ]النحل: 90[. إنَّ رفع الضرائب عن الطبقات 

العالمَ. إذن كيف يمكن  التعارفَ عليها في  يعُدّ من الأمور  المجتمع  الفقيرة والمعدَمة في 

للِإسِلام الذي يعُدّ منادياً بالعدل والإحسان أنْ يشُرّع قانوناً ينطوي على ظلم المحرومين بنحوٍ 

مباشر؟ تتضح أهمية هذا السؤال من حيث كون مثل هذا القانون، بالإضافة إلى تعارضه مع 

العقل، فإنهّ معارض تمامًا لنصّ القرآن. فمن ثمََّ إذا قيل: »نأخذ الخمس من المعدّن والغوّاص 

والعاثر على الكنز، ولكن نعوّض حاجته وقلة أرباحه من بيت المال«، سنقول في الجواب: 

الفقير، ومن جانب آخر نعالج فقرهَ  عَمَلٌ غير معقول، فمَِن جانبٍ نضاعف في فقر  »هذا 

المضاعَف من بيت المال«. ينطوي هذا الفرض على عمل معقول وعمل غير معقول؛ العمل 

المعقول هو أن نلبّي حاجة الفقير من بيت المال، والعمل غير المعقول هو أن نجعل الفقيرَ 

أشدّ فقراً. ولكن ما الداعي أصلً إلى تشريع قانون غير معقول ومعارض للعدالة؟

تكون  الذين  الكنز،  على  والعاثر  والغوّاص  المعدّن  من  الخمس  أخذ  إنَّ  القول  خلاصة 

ر بلورة إجابة  أرباحهم أقل من مؤنتهم، عمل غير معقول ومعارض للعدل والإحسان. وإذا تعذَّ

المعادن  بخمس  المعني  القانون  أصل  في  وشكّ  تردّد  سيحصل  المسألة  هذه  عن  صحيحة 

والغوص والكنز الذي أقرهّ الفقهاء، إذ يبدو ظالمًا وغير عقلانيّ، ومن ثمََّ لا يمكن أن ينُسَب 

مثل هذا القانون إلى الله تعالى.

الفرق بين الغوّاص والصيّاد؟

ثمّة فرق بين الغوّاص الذي يستخرج اللؤلؤ والمرجان من قاع البحر، ومَن يصيد الأسماك 

البحر. يقول الفقهاء في ذلك: »إذا كانت أرباح الصيّاد أقل من مؤنته فلا خمس عليه،  من 

لأنهّ مصداق للِفقير، ويجب سدّ حاجته من بيت المال. ولكنّ مثل هذا الغوّاص –الذي تكون 

أرباحه أقلّ مِن مؤنته- إذا بلَغََ ما يستخرجه مِن البحر حَدَّ النصاب، أيْ إذا بلغ دينارًا واحدًا، 

سيجب عليه الخمس«! ما الذي جعل الفقهاء يفرقّون بين هذين الأمرين، رغم أنَّه في كلتا 

الحالتيَن يعُدّ مصداقاً للفقير؟ إنهّ تمييز مجحف ومعارض للَعدل والإنصاف ولا يمكن القبول 

المسائل  التعبّد في  إلى  لأنَّه لا سبيل  التعبّد.  بأنهّ ضربٌ من  أبدًا  القول  يمكن  أبدًا، ولا  به 

إيجابية،  نتائج  الاقتصادي لا يكون معقولً ولا مقبولً إلا عندما يعطي  الاقتصادية، والقانون 

وليس سلبية. وإنَّ قانون وجوب الخمس على المعدّن والغوّاص والعاثر على الكنز الذين تكون 



269 رابعل الالفص: الحرب غنائم

الظلم  الفقير أشدّ فقراً، ويستلزم  نتائج سلبية ويجعل  إلى  أرباحهم أقل من مؤنتهم يفضي 

والتمييز. ويجب ألّ نتصّور بأننا لا نستطيع النقاش بإزاء الحكم الشرعي، لأنَّ الحكم الشرعي لا 

يسعه ولا ينبغي أن يكون مرافقًا للظلم والتمييز؛ وإذا كان كذلك فلا يكون شرعيًا.

خلاصة القول: أنَّ هناك سؤالً جادًّا وإشِكالً فقهيًّا في هذا الصدد، فما الإجابة عن هذا 

السؤال وما السبيل إلى معالجة هذا الإشكال؟

إذا احتكُِمَ إلى حديث »الخُمسُ بعَدَ المؤنُةَ«))) في موارد تعلقّ الخمس كلهّا، بما في ذلك 

المعدن والغوص والكنز، سيُعالجَ الإشكال. ومعنى هذا الكلام هو أنْ نقول بأنَّ أيّ نوع من 

الأرباح، وأيًّا كانت طريقة اكتسابها، لا يتعلقّ بها الخمس إلا إذا زادت عن مؤنة سنة الفرد، 

فسواء أكانت هذه الأرباح من إخراج المعادن أو عن طريق الغوص أو من خلال العثور على 

كنز ما، أو عن أيّ طريق ]مشروع[ آخر.

إذا قبُِلَ هذا الحلّ سيجب القول بأنَّ ما وَردََ في الرواية حول كون »الخمس ]يجب[ مِن 

خمسة أشياء: مِن الغنائم والغَوص والكنوز والمعادن والملاحة«))) يعني أنَّ ما ذكُِرَ في هذا 

الحديث يعُدّ مِن فروع أرباح المكاسب، والأرباح لا تحُصَر بهذه الأمور الخمسة، بل إنهّا ذكُِرتَ 

من باب ذكر المصداق، فثمّة المئات من الأعمال والحرف الأخرى كالتجارة والطبابة والهندسة 

والملاحة الجويةّ والملاحة البحرية وغيرها، فالخمسُ يتعلقُّ بجميع هذه المكاسب والحِرفَ 

عندما تكون أرباحها أكثر مِن مؤنة الفرد للِسنة الواحدة.

داع  ثمّة  تعد  فلم  كذلك  كان  إذا  الأمر  أنَّ  وهو  الحلّ،  هذا  في  آخر  إشكال  ثمّة  ولكن 

لتعيين حدّ النصاب للِمعدن والغوص والكنز. إنَّ ما ذكََرهَُ الفقهاءُ في هذا الصدد هو أنَّ كلً 

من المعدن والغوص والكنز يتعلقّ به الخمس عندما يبلغ المستخرَج حَدَّ النصاب، وإنَّ تعيين 

حدّ النصاب لهذه الموارد الثلاث يعني أنَّ الأرباح الخالصة الناتجة عنها، إذا بلغت هذا الحد 

أنَّ  بيد  الواحدة.  للِسنة  الفرد  أقلّ من مؤنة  الأرباح  وإنْ كانت هذه  الخمس،  بها  فسيتعلقّ 

هذا القول -بحسب ما أسلفنا- يعُدّ قانوناً ظالمًا ومعارضًا للقرآن، لأنهّ يجعل الفقير أشدّ فقراً، 

فلذلك لا يعُتدَّ به.

نعم، إذا قلنا بأنَّ المرادَ من تعيين حدّ النصاب في هذا الصدد هو أنهّ إذا بلغت أرباحُ 

السنة،  مؤنة  النظر عن  إخراج خمسه بصرف  فيسُتحب  الحدّ  والكنز هذا  والغوص  التعدين 

فعند ذلك أيضًا تحُلّ المشكلة. لأنهّ في ضوء هذا الافتراض لم يعد إخراج الخمس ملزمًا، ومِن 

ينُظر: الحرّ العاملي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشّيعة، المصدر السابق، ج 30، ص 508. 	(((
المصدر نفسه، ج 30، ص 513. 	(((



الجهاد في الإسلام270

ثمََّ لا يمكن القول بأنَّ أخذ الضريبة من الشخص الفقير غير عادل. بيد أنَّ الانسداد الموجود 

هنا هو أنَّ الفقهاءَ كلهّم قالوا: »إذا بلغت الأرباحُ في هذه الأمور الثلاث حَدَّ النصاب فيجب 

إخراج خمسها«.

الأول  الطريق  المسألة؛  هذه  في  الإشكال  لمعالجة  طريقان  ثمّة  النهائية  المحصّلة  في 

هو أن نقول بأنَّه لا يمكن القبول بما جاء في الروايات وبما قاله الفقهاء بنحوٍ مطلقَ حول 

»وجوب إخراج الخمس عند بلوغ الأرباح في هذه الأمور الثلاث حَدَّ النصاب ومن دون الاعتناء 

بمؤنة السنة«، لأنَّ مثل هذا القانون بالنسبة لمن تكون أرباحهم في هذه الموارد الثلاث أقلّ 

من مؤنة سنتهم جائرٌ ومعارضِ للِقرآن الكريم، ونحن مأمورون بأن لا نقبل الرواية المعارضة 

للقرآن. أمّا الطريق الثاني فهو أن نقول بأنَّ أرباح هذه الموارد الثلاث إذا بلغت حدّ النصاب 

الطريقة  يقبلون  لا  الفقهاء  أنَّ  بيد  السنة.  مؤنة  النظر عن  بصرف  إخراج خمسها  فيُستحَب 

العينين  الفقهاءَ معصوبي  نقلدّ  الثانية. إذن ماذا يجب علينا فعله؟ هل  الطريقة  الأولى ولا 

ونعمل بفتوى معارضِة للِعقل والقرآن؟ أم يجب علينا التفكير بنحوٍ مستقل ونقبل ما نجده 

صحيحًا؟ العقل والقرآن يقولان لنا أن نعمل بالطريق الثاني.

عدّوا الخمسَ مُلكًا شخصيًا للإمام

يعَدّ الفقهاءُ الشيعةُ الخمسَ مُلكًا شخصيًا للإمام، وأجروا عليه أحكام الملك الشخصيّ، ومِن 

هُ على الشيعة«؛  هنا قال بعضهم أنَّ »تكليف الخمس في زمان الغَيبة مرفوع، إذ أحلَّ الإمامُ حَقَّ

وقال آخرون »بوجوب دفن الخمس ليِصل إلى الإمام عند ظهوره«، وقال بعض آخر بوجوب 

الاحتفاظ بالخمس وعزله ليِصلَ إلى صاحبه ]الإمام الغائب[. وكان الشيخ المفيد يرجّح القول 

الأخير، إذ قال في كتابه )المقنعة( وبحسب ما نقُِلَ في كتاب )الحدائق الناضرة(:

»هذا القول عندي أوضح مِن جميع ما تقدّمه، لأنَّ الخمسَ حَقٌّ وَجَبَ لصِاحبه لم يرسم 

فيه قبل غيبته حتّى يجب الانتهاء إليه، فوجب حفظه عليه إلى وقت إيابه والتمكن 

من إيصاله إليه أو وجود من انتقل بالحقّ إليه... وإنمّا اختلف أصحابنُا في هذا الباب 

لعِدم ما يلجأ إليه من صريح الألفاظ، وإنمّا عدم ذلك لموضع تغليظ المحنة مع إقامة 

الدليل بمقتضى العقل في الأمر من لزوم الأصول في حظر التصرف في غير المملوك 

إلا بإذن المالك، وحفظ الودائع لأهلها وَرَدّ الحقوق«))).

د تقي الإيرواني، )قم: مؤسسة  يوسف البحراني، الحدائق الناضرة في أحكام العترة الطاهرة، تحقيق: محمَّ 	(((
النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسّين، د.ت(، ج 12، ص 438-437.



271 رابعل الالفص: الحرب غنائم

وقال الشيخ الطوسي في )النهاية(:

»اختلف قول أصحابنا فيه ]أي في الخمس[، وليس فيه نصٌّ معيّن إلا أنَّ كلّ واحد منهم 

قال قولً يقتضيه الاحتياط؛ فقال بعضهم: إنهّ جارٍ في حال الاستتار مجرى ما أبيح لنا مِن 

المناكح والمتاجر، وقال قومٌ: إنهّ يجب حفظه مادام الإنسان حيًّا، فإذا حضرته الوفاة، وصى 

به إلى مَن يثق به من إخوانه المؤمنين، ليِسلّمه إلى صاحب الأمر إذا ظهر، أو يوصي 

به حسب ما وصي به إليه إلى أن يصل إلى صاحب الأمر؛ وقال قومٌ: يجب دفنه لأنَّ 

م الخمس ستة أقسام:  الأرضين تخرج كنوزها عند قيام القائم. وقال قومٌ: يجب أن يُقسَّ

فثلاثة أقسام للإمام يدفن أو يودع عند من يوثقَ بأمانته، والثلاثة أقسام الأخر يفرق على 

مستحقيه من أيتام آل محمد ومساكينهم وأبناء سبيلهم. وهذا مما ينبغي أن يكون العمل 

عليه، لأنَّ هذه الثلاثة أقسام مستحقها ظاهر، وإن كان المتولي لتفريق ذلك فيهم، ليس 

بظاهر، كما أنَّ مستحق الزكاة ظاهر، وإن كان المتولي لقبضها وتفريقها ليس بظاهر. ولا 

أحد يقول في الزكاة: إنه لا يجوز تسليمها إلى مستحقيها. ولو أن إنسانا استعمل الاحتياط، 

وعمل على أحد الأقوال المقدم ذكرها من الدفن أو الوصاة لم يكن مأثومًا. فأمّا التصرف 

فيه على ما تضمنه القول الأول، فهو ضدّ الاحتياط، والأولى اجتنابه حسب ما قدمناه«))).

وقال العَلّمة الحليّ في )المختلف(، وبحسب ما نقله صاحب )الحدائق الناضرة(:

»والأقرب في ذلك قسمة الخمس نصفَين، فالمختص باليتامى والمساكين وأبناء السبيل 

د )صلّى اللهُ عليه وآله( يفرَّق عليهم على حسب حاجتهم، و]النصف الآخر[  من آل محمَّ

لام فيسلم إليه إمّا بإدراكه أو  لام يحفظ إلى أن يظهر عليهِ السَّ المختص بالإمام عليهِ السَّ

لام«. بالإيصاء من ثقة إلى ثقة إلى أن يصل إليه عليهِ السَّ

ثمَّ يقول:

»الأقرب ذلك لما ثبت بما تقدّم من الأحاديث إباحة البعض للِشيعة حال حضورهم فإنهّ 

يقتضي أولوية إباحة أنسابهم )عليهم السلام( مع الحاجة حال غيبة الإمام، ولاستغنائه 

لام واحتياجهم«))). عليهِ السَّ

إنَّ العبارات المتقدّمة لثِلاثةٍ من كبار الفقهاء تدلّ على أنَّهم كانوا يعدّون الخمسَ مُلكًا شخصياً 

للإمام الغائب، وقد أشاروا إلى دفن أموال الخمس أو إيداعها لدى من يوثقَ به اعتقادًا منهم بأنَّ 

هذه الأموال عبر هذه الطريقة ستصل إلى مالكها. ولا يوجَد أحد مِن بين الفقهاء مِمَن رفض 

القول بدفن الخمس أو إيداعه إلا ابن حمزة الطوسيّ ]ت 560هـ[، إذ قال في كتابه )الوسيلة(:

د الطوسي، النهاية في مجردّ الفقه والفتاوى، المصدر السابق، ص 201-200. أبو جعفر محمَّ 	(((
يوسف البحراني، الحدائق الناضرة، المصدر السابق، ج 12، ص 441. 	(((



الجهاد في الإسلام272

الخمس[  ]أي  أنهّ  والصحيح عندي  أشياء،  فيه  ذُكِرَ  فقد  الإمام حاضرًا،  يكن  لم  »وإذا 

م نصيبه على مواليه العارفين بحقّه من أهل الفقر، والصلاح، والسداد«))). يقسَّ

يبدو أنَّ ابن حمزة يذهب إلى أنَّ النصف الثاني مِن الخمس الذي يكون لبِني هاشم يجب 

دفعه إليهم. وبهذا فهو يفُهم أن دفن سهم الإمام أو إيداعه لدى أحد ليصل إلى صاحبه عمل 

غير صحيح؛ ولكن رغم ذلك لا ينفي القول بأنَّ سهم الإمام هو ملكٌ شخصيٌّ للإمام.

السؤال الذي قد يعُرضَ في هذا الصدد يفيد: ما المبرر الذي يسُوّغ لنا التصرفّ في ملك 

ك أحدهم بشاهد الحال  الإمام الشخصيّ ومن دون إذنه وإعطاءه إلى مواليه؟ إلا اللهمّ إذا تمسَّ

]أو القرينة الحالية[ وقال: »إنَّ شخصًا كريمًا كالإمام يشهد حاله بأنهّ لا يمانع إذا أعُطيَ ماله 

–المستغني عنه بحسب قول العلامة الحليّ- إلى أصحابه ومواليه«. على أيّ حال إنَّ الرأي 

الغالب بين الفقهاء هو أنَّ الخمسَ –ولا سيما سهم الإمام- ملكٌ شخصيٌّ لصاحب الخمس.

وسائر  والأنفال  –كالزكاة  الخمسَ  أنَّ  يفيد  آخر  رأي  ثمّة  الرأي  هذا  مقابل  في  ولكن 

العائدات التي تحُال إلى بيت المال- ليس له مالك شخصي، بل هو متعلقّ بالمجتمع الإسلاميّ 

كلهّ بوصفه كياناً حقوقياً. فالمجتمع الذي يحكمه نظامٌ مشروع له حقوق في مقابل حقوق 

الفرد، وعند حصول التعارض بين حقّ المجتمع وحقّ الفرد يتقدّم حقّ المجتمع. فعلى سبيل 

المثال التصدّي لاحتكار ما يحتاجه المجتمع، وكذلك فرض عقوبة الإعدام بحقّ السراّق وقطاّع 

الطرق المسلحّين الذين يسلبون الأمنَ مِن المجتمع يعُدّ من موارد تقدّم حقّ المجتمع على 

المجتمع بوصفه وحدة  أن  أي  المنظور- شخصية حقوقية،  -من هذا  للِمجتمعِ  الأفراد.  حقّ 

اجتماعية دائمة له جملة من الحقوق يجب مراعاتها. فقد وَردََ في حديث صحيح عن الإمام 

لام، أنهّ سُئِل عن أراضي العراق التي فتُِحَت في عهد عمر بن الخطاّب،  جعفر الصادق عليهِ السَّ

وقيل لمن تكون عائديتها؟ قال الإمام في الجواب عن ذلك: »لجميع المسلمين لمن هو اليوم، 

ولمن يدخل في الإسلام بعد اليوم، ولمن لم يخلقَ بعد«))).

بحسب ما وَردََ في هذا الحديث فإنَّ مجموع الأمّة الإسلامية –سواء مَن كان موجودًا، 

لها شخصيّة  مستمرة  اجتماعية  وحدةً  يمثلّون  هؤلاء  كلّ  الزمان،  قادم  في  سيأتون  مَن  أو 

إنهّا  أي  كلهّا،  المستمرة  الأمّة  لهذه  تعود  العهد[  ذلك  ]في  العراق  أراضي  وإنَّ  حقوقية، 

ليست لأفراد موجودين فعلً، وإذا ماتوا تنتقل لوِرثتهم. فلهِذا المجتمعِ المنسجمِ والمستمرّ 

د الحسّون، ط: الأولى، )قم: منشورات مكتبة آية الله المرعشي  ابن حمزة الطوسي، الوسيلة، تحقيق: محمَّ 	(((
النجفي، 1408هـ(، ص 137.

الحرّ العاملي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشّيعة، المصدر السابق، ج 18، ص 435. 	(((



273 رابعل الالفص: الحرب غنائم

حقوقٌ، ويظلّ المجتمعُ متماسكًا وقائمًا بمراعاة هذه الحقوق، ومن جملتها هو حقّ امتلاك 

لام في الخطبة 40 من )نهج البلاغة(،  الحكومة. وإنَّ قولَ الإمام عليّ بن أبي طالب عليهِ السَّ

القطعيّ. ومن  الحقّ  إلى هذا  فاَجِرٍ«))) يشير  أوَْ  برٍَّ  أمَِيرٍ  مِنْ  للِنَّاسِ  بدَُّ  لَ  »إِنَّهُ  قال:  حيث 

النّاس؛ ومن  قبل  تأمينه من  إذ يجب  المال،  بيت  إلى  بحاجةٍ  الحكومة  أن تكون  الطبيعيّ 

عائدٌ  هو  بل  الإمام،  لغِير  ولا  للِإمام،  لا  لأحد،  مُلكًا  هذا  المال  بيت  يكون  ألا  الطبيعي 

لعِبدِ  قال  -حيث  البلاغة(  )نهج  من   232 الخطبة  في  عليّ  الإمام  قولَ  وإنَّ  كلهّ.  للِمجتمعِ 

الله بن زمعة الذي طالبََ بِشيءٍ من بيت المال: »إِنَّ هَذَا المَْالَ ليَْسَ ليِ وَلَ لكََ وَإِنَّمَا هُوَ 

فيَ‏ْءٌ للِمُْسْلِمِينَ«)))- يشير إلى هذا المطلب، أي إنَّ بيت المال لا يعُد ملكًا شخصياً لأحد، 

لا للإمام، ولا لغير الإمام. ومن الطبيعي أن يكون النظام الحاكم هو المعنيّ بتسلمّ الأموال 

المجتمع  أموال  إنفاق  أيضًا  الطبيعي  ومن  الإمام.  شخص  وليس  المال،  لبيت  المدفوعة 

السابقة  العبارة  لام في  السَّ المجتمع. فقول الإمام عليّ بن أبي طالب عليهِ  في احتياجات 

للِمُْسْلِمِينَ( يشير إلى هذا الأمر،  حول كون هذا المال عائدًا للمجتمع الإسلامي )هُوَ فيَ‏ْءٌ 

أي إنَّ بيت المال يجب صرفه للمجتمع. ينطوي قول الإمام هذا على أمرَين، فالأمر الأول 

هو أنَّ بيت المال لا يعُدّ ملكًا شخصياً لأيّ أحد، لا للإمام ولا لغير الإمام؛ والأمر الآخر هو 

يكون  الذي  الوقت  في  فإذن  المجتمع.  احتياجات  في  حتمًا  صرفه  يجب  المال  هذا  أنَّ 

وَلبَِسط الأمن في المدن ولتأمين  المجتمعُ بحاجةٍ ماسة لهذا المال والبلادُ تحتاجه للِدفاع 

في  إنَّ  بل  وعزله،  إيداعه  أو  المال  بيت  دفن  عندئذٍ  يصحّ  لا  المجتمع  الاحتياجات  سائر 

ثمََّ فإنهّ ذنبٌ كبير.  الناس، وهو إخلال في شؤون المجتمع، ومن  هذا العمل تضييع لحقّ 

ذلك  إلى  ذهبوا  قد  الغَيبة«  زمن  في  عزله  أو  الخمس  »دفن  بفكرة  قالوا  الذين  والفقهاء 

الإمامَ،  أنَّ  إلى  منتبهين  كانوا  ولو  الغائب؛  للإمام  شخصيّ  ملك  الخمس  بأنّ  منهم  اعتقادًا 

لام حين كان إمامًا  حتىّ وإنْ كان حاضراً، لا يمتلك بيت المال، )مثل الإمام عليّ عليهِ السَّ

ظاهراً قال لعِبد الله بن زمعة بأنَّ »هَذَا المَْالَ ليَْسَ ليِ وَلَ لكََ«(، لو كانوا منتبهين إلى ذلك 

ملكًا شخصياً  ليس  المال  فبيت  الظاهر،  كالإمام  الجانب  الغائبَ من هذا  الإمامَ  أن  لعََلِموا 

له. وفي حديث أوردناه سَلفًَا نقلً عن )وسائل الشيعة(، اتضح أنَّ الإمامَ عليّ الهادي عليهِ 

لام بوصفه إمامًا،  د الجواد عليهِ السَّ لام قد مَيَّزَ بين الأموال الممنوحة لوِالده الإمام محمَّ السَّ

بوصفه  أعطيَ  وما  الورثة،  على  م  يقُسَّ له  ملكًا  كان  ما  بأنَّ  قال  حيث  الشخصيّة،  وأمواله 

الشريف الرضي، نهج البلاغة، المصدر السابق، ص 82. 	(((
المصدر نفسه، ص 353. 	(((



الجهاد في الإسلام274

متصدياً لمنصب الإمامة يجب دفعه للإمام الذي يليه)))، ويجب صرفه حتمًا في احتياجات 

المجتمع، لأنهّ عائدٌ للمجتمع، وليس ملكًا شخصيًا للإمام السابق، ولا للإمام اللاحق.

إنَّ رأيَ الفقهاء المذكورين في جعل الخمس ملكًا شخصياً للإمام قد دفع بالألوسي إلى أن 

يقول في تفسير آية الخمس وعلى سبيل التهكّم:

»والظاهر أنَّ الأسهم الثلاثة الأول التي ذكروها تخبأ في السرداب، إذ القائم مقام الرسول 

قد غاب عندهم، فتخبأ له حتىّ يرجع من غيبته«))). 

كلهّ،  للمجتمع  وعائد  المال  بيت  مِن  جزءٌ  الخمسَ  بأنَّ  القول  يجب  الألوسي  على  للِردّ 

ويجب صرفه في الاحتياجات العامة، وإنهّ ليس ملكًا شخصياً للإمام لتِجب تخبئته.

الإمام  بالضرورة  تعني  لا  الروايات  متن  في  »الإمام«  مفردة  بأنَّ  أيضًا  نعلم  أن  وينبغي 

المعصوم، بل هي بمعنى الوالي والماسك بزمام الأمور، سواء أكان معصومًا أو غير معصوم. 

أنَّ  يعني  للإمام  تعُطى  الرسول  بعد  الأنفال  بأنَّ  فيه  قيل  الذي  الحديث  المثال  سبيل  على 

الروايات  هذه  مثل  في  فالإمامُ  الأمور.  بزمام  وللماسك  للحاكم  تعُطى  الرسول  بعد  الأنفال 

الغَيبة. وإنَّ كلّ  الذي لا بد من وجوده حتىّ في عصر  الحاكم  للدولة والنظام  يمثل مظهراً 

حاكمٍ يكون حكمه مشروعًا فإنهّ يعَُدّ إمامًا مفترض الطاعة، إذ يجب أن تكون إدارة المجتمع 

وإصدار الأوامر بعقد الصلح وخوض الحرب وصرف بيت المال وكافة الشؤون الحكومية بأمره 

وتحت إشرافه. ومن هنا يتحتمّ على الكتب الكلاميّة أن تفرد فصلً للِحديث عن إمامة الإمام 

غير المعصوم، لأنهّ على الرغم من عدم وجود إمام معصوم مبسوط اليد في عصر الغَيبة فإنَّ 

وجود الحكومة والإمام أو الحاكم في رأسها ضرورة ملحّة، وإنَّ الجزء الأكبر من عمر الإسلام 

مشمول بعصر الغَيبة، ولذا لا يصحّ أن تخلو هذه المدّة الطويلة -التي تشمل القسط الأكبر 

من عمر الإسلام- من نقاشات ودراسات حول الحكم وشروط الإمام والحاكم غير المعصوم، 

وألا تتضح مسائله ووظائف النّاس حول ذلك. بالإضافة إلى ذلك لا ينبغي مناقشة المسائل 

أنهّا مسائل لا تعنى إلا بزمن حضور  المعنيّة بشؤون الحاكم والحكم بطريقةٍ يظُنَّ  الفقهيّة 

الإمام المعصوم مبسوط اليد، كرأي الشيخ الطوسيّ، حيث قال »إذا قال الإمام قبل لقاء العدو: 

مَن أخذ شيئاً من الغنيمة فهو له بعد الخمس، كان جائزاً لأنه معصوم فعله حجة«))).

»عن أبي علي بن راشد قال: قلت لأبي الحسن الثالث: إنا نؤتى بالشيء فيقال: هذا كان لأبي جعفر عندنا،  	(((
فكيف نصنع؟ فقال: ما كان لأبي بسبب الإمامة فهو لي، وما كان غير ذلك فهو ميراث على كتاب الله وسنة 
نبيه«. الحرّ العاملي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشّيعة، المصدر السابق، ج30، ص 537.

شهاب الدين الألوسي، تفسير روح المعاني، المصدر السابق، ج5، ص 203. 	(((
أبو جعفر محمّد الطوسّي، المبسوط في فقه الإمامية، المصدر السابق، ص 69-68. 	(((



275 رابعل الالفص: الحرب غنائم

جملةٌ معتَضَة

إنَّ الفقهاءَ الشيعة، في ذلك الجزء مِن المسائل الفقهية التي تعنى بالحكم وإدارة المجتمع، لم يتوخّوا إلّ 

الزمّن الذي يكون فيه الإمام المعصوم ظاهراً وعلى رأس المجتمع، وبنحوٍ إذا كان إمامٌ غير المعصوم -وإنْ 
رَ اعتماد تلك المسائل، ومِن ثمََّ لم تكن مسائل ذات جدوى للِمجتمع.  كان عادلً- ماسكًا بزمام الأمور لتَعذَّ

نعرض في أدناه نماذج من هذه المسائل.
الأنموذج الأول: ذكر الشيخُ الطوسّي في كتابه )الخلاف(، كالذي ذكره في )المبسوط(:

»يجوز للِإمام أن يقول -قبل لقاء العدو-: مَن أخََذَ شَيئًا مِن الغنيمة بعد الخمس فهو له... و]الرأي[ الآخر: 
أنهّ لا يجوز؛ دليلنا ]على الجواز[: أنَّ الإمامَ معصومٌ، فلا يفعل ذلك إلا وهو جائز، وأفعاله حجّة كأفعال 

النبيّ )صلى الله عليه وآله(«)1(.
في ضوء هذا الرأي هل المقصود أنَّ العمل الذي نشكّ في صحّته جائز أم غير جائز؟ يقول الشيخ بأنهّ جائز، 
التي  الصيغة  بيد أنَّ هذه المسألة وبهذه  الفرض المذكور- هو من قام به.  لأنَّ الإمام المعصوم –في ضوء 
عرضها الشيخ لا تصلح إلا لزمان يكون فيه المعصوم في رأس الأمور. ولكن في عصر الغَيبة لا حضور للِإمام 
المعصوم المبسوط اليد، ونحن نشكّ هل العمل المذكور جائز أم غير جائز؛ فلذا لا يمكن الاستناد إلى هذا 
القول. بالإضافة إلى ذلك إذا دعا قائدُ المعركة إلى شيء من هذا القبيل فإنهّ دليل على سوء تدبيره، لأنهّ في 
انتهاء المعركة، وكلٌّ يأخذ شيئاً منها، مما يؤدّي إلى  الغنائم بعد  مثل هذه الحالة سيهجم المقاتلون على 
الهرج والمرج والنزاع والصراع بين المقاتلين؛ وإنَّ الإمامَ المعصوم بالطبع الذي يكون أعقل من الآخرين لا 

يقول شيئاً من هذا القبيل.
الأنموذج الثاني: ذكََرَ الشيخُ الطوسّي في )الخلاف(:

»إذا كان هناك جماعة يعلمون القضاءَ على حَدّ واحد، فعيّ الإمامُ واحدًا منهم، فولّه، لم يكن له الامتناع 
فروض  مِن  لأنهّ  الامتناع،  له  يجوز  والآخر  قلناه،  ما  مثل  أحدهما  قولان:  فيه  وَلِلشافعيّ  قبوله.  مِن 
الكفايات. دليلنا: أنَّ الإمامَ معصومٌ عندنا، فإذا أمََرَ بأمرٍ لا يجوز خلافه، لأنَّ ذلك معصية وَإثِم، يستحقّ 

فاعلُها الإثمَ وَالعِقاب«)2(.
ما ذكره الشيخ لا يصلح لعِصر الغَيبة، لأنَّ الحاكمَ في عصر الغَيبة إمامٌ غير معصوم، ولا يحقّ له أن يفرض 
شيئاً على عالمٍَ لا يريد التصدّي للِقضاء ويسلب حريتّه واختياره ويرغمه على ذلك، لأنَّ القضاءَ واجبٌ كفائيٌّ؛ 
ولماّ كان الأشخاص من ذوي الصلاحية والخبرة موجودين بالقدر الكافي فعند ذلك لا يجوز إرغام عالمٍَ على 
التصدّي لمهمّة القضاء. ولأنَّ الإمامَ عالمٌِ بهذا الحكم الفقهيّ فلا يرغم أبدًا عالمًِ على قبول التصدّي للقضاء، 

ولا يسلب حرية الأفراد واختيارهم، وإذا قام بهكذا فعل غير جائز فعند ذلك لن يكون معصومًا.
بالإضافة إلى ذلك إنَّ التحدّث بهذه الطريقة وعرض هكذا آراء يعَُدّ ضرباً من ترويج الدكتاتورية تحت راية 
عصمة الإمام، حيث يجوّز الفقيهُ للِإمام أن يسلب عالمًِ حريتّهَ واختيارهَ وأن يرغمه على التصدّي للِقضاء الذي 

لا يعُدّ واجبًا عَينيًا عليه. على الفقيه أن يكون حذراً في أقواله وآرائه، وألا تترتب على ما يقوله نتائج سلبية.

((((((

د الطوسّي، الخلاف، المصدر السابق، ج4، ص 189. ]المسألة 14، من كتاب الفيء وقسمة  أبو جعفر محمَّ 	(((
الغنائم[.

المصدر نفسه، ج 6، ص 210. ]المسألة 2، من كتاب آداب القضاء[. 	(((



الجهاد في الإسلام276

الأنموذج الثالث: ذكََرَ الشيخ الطوسّي في )الخلاف(:
»المتغلّبُ إذا أخََذَ الصّدقةَ، لم تبرأ بذلك ذمّته من وجوب الزكاة عليه... وقال الشّافعي: إذا أخََذَ الزّكاةَ 
إمامٌ غير عادل أجزأت عنه، لأنَّ إمامته لم تزل بفسقه. ذهب أكثر الفقهاء من المحققين وأكثر أصحاب 
الشافعي إلى أنهّ إذا فسق زالت إمامته... فأمّا فسق الإمام فعندنا لا يجوز، لأنهّ لا يكون إلا معصومًا...«)1(.
يدور الحديثُ هنا عن إمامة الوالّي الظالم وحُكمه، فهل هي شرعيّة، وهل الذي يعطيه الزكاة قد عمل 
بتكليفه فعلً؟ أم أن إمامته غير شرعيّة لكِونه فاسقًا، وإنَّ مَن يعطيه الزكاة لا تبُرأ ذمّته؟ يجب إيضاح هذه 
المسألة في عصر الغَيبة ليِعلم النّاسُ تكليفَهم. أمّا قول الشيخ حول كون »فسق الإمام لا يجوز، لأنهّ لا يكون 
إلا معصومًا« لا يصلح لزِمن الغَيبة، أيْ لا يصلح لزِمن الشيخ الطوسّي، ولا يحلّ إشكالً. فلذا يجب الاجتهاد 

في هذه المسألة واختيار جانب واحد من القضيّة)2(.
الأنموذج الرابع: ذكََرَ الشيخُ الطوسيُّ في )الخلاف(:

»لِلإمامِ المعصوم الذي نذهب إلى إمامته أن يحمي الكلاء لنِفسهِ وَلِعامّة المسلمين. وقال الشافعيّ: إنْ أراد 
لنِفسه لم يكن له ذلك، وإن حماه لِعامّة المسلمين فيه قولان: أحدهما ليس له ذلك. والثاني أن له ذلك، 
وهو الصحيح عند أصحابه، وبه قال أبو حنيفة. دليلنا: أنهّ قامت الدلالة على عصمته، فإذا ثبت ذلك، 
فكلّ ما يفعله المعصوم يكون صواباً وحجّة. ولأناّ قد بيّنا أنَّ الموات مُلك للِإمام، وإذا ثبت أنهّا مُلك له فله 

أن يحميها، لأنَّ كلّ مَن له ملك له أن يحمي ما فيه بلا خلاف«)3(.
يدور الحديثُ هنا عمّ إذا كان الحاكم الإسلاميّ محقًا في الاحتفاظ بالكلأ لنفسه أو للِمسلمين وحرمان 
الآخرين من ذلك، أو أنهّ لا يحقّ له؟ عصر الغَيبة بحاجة للإجابة عن مثل هذا السؤال؛ بيد أنَّ قول الشيخ 
حول أنّ الإمام »يحقّ له فعل ذلك، لأنهّ معصوم، وفعل المعصوم حجّة وصواب« لا يصلح لعصر الغَيبة. 
والمطلوب هنا هو الاجتهاد والإفتاء في ضوء أحد طرفَ المسألة في عصر الغَيبة، وهو ما لم يفعله الشيخ في 

هذا الصدد.
يبدو أنَّ ما يمكن قوله في هذه المسألة هو أنَّ الكلأَ)4(، لكِونه مِن الأنفال التي تعود للِمجتمع الإسلامي 
كلهّ، ولكِون الإمِام ولّي المجتمع، فلذا يجب معاملة الكلأ بنحوٍ يكون في صالح المجتمع. ولذا لا يحقّ له أن 
يتصرفّ فيه لمنفعته الشخصية وأن يحرم الآخرين منه. وإذا فعل ذلك فإنهّ خالف الشرع، ولم يعد معصومًا. 
وإنَّ قول الشيخ حول كون »الموات مُلك للِإمام، وكلّ مَن له ملك له أن يحمي ما فيه« مبنيٌّ على رأيٍ يعدّ 

الأنفالَ ملكًا شخصيًّا للإمام، وهو رأي مردود ولا يعُتدَّ به، وقد فصّلنا القول في ذلك سلفًا.

((((((((((((

المصدر نفسه، ج 2، ص 32-33. ]المسألة 32، من كتاب الزكاة[. 	(((
الإمامُ أو الحاكم في هذا السياق إمّا أن يكون فاسقًا أو معصومًا. ما يقصده المؤلفّ هو أن الشيخ الطوسي  	(((
أيضًا ويقرّ  القضيّة  الجانب من  بالحسبان هذا  يأخذ  أن  إذ يجب  الحاكم،  يتجاهل فسق  أن  ينبغي  لا 

بإمكانية فسق الحاكم ثمّ مناقشة ذلك. ]المترجم[
المصدر نفسه، ج 3، ص 528. ]المسألة 6، من كتاب إحياء الموات[. 	(((

]الكلأ، ما ترعاه الماشية أو تعُلفَه مِن عُشْب أخضر أو يابس[. 	(((



277 رابعل الالفص: الحرب غنائم

الأنموذج الخامس: ذكر الشيخ الطوسّي في )الخلاف(:
»الإمامُ عندنا لا يأمر بقتل مَن لا يجب قتله، لأنهّ معصوم. لكن يجوز ذلك في الأمير، فمتى أمر غيره بقتل 
مَن لا يجب قتله، فعلم المأمور ذلك فقتله، فإنَّ القود على القاتل بلا خلاف. وإن لم يعلم أنَّ قتله واجب 
إلا أنه اعتقد أنَّ الأميَر لا يأمر بقتل من لا يجب قتله فقتله؛ قال الشافعيّ: لا قود على القاتل، والقود على 

الإمام«)1(.
في هنا أيضًا نجد الشيخَ قد عرض المسألةَ في ضوء افتراضه بأنَّ الإمامَ المعصوم هو الماسك بزمام الأمور وهو 
الحاكم، وهو رأي لا يصلح لزمة الغَيبة. ففي الزمن الذي لا يوجَد فيه الإمام المعصوم المبسوط اليد يرُجى 
من الفقيه أن يجتهد وأن يبيّ الحكمَ في هذه المسألة ويوضح هل القاتل )في مثل هذا المورد( هو مَن 

يستحقّ القصاص أم الآمر بالقتل؟
الأنموذج السادس: ذكََر العلّمة الحلّ في )مبحث جهاد البغاة(:

»قد جرت العادةُ بين الفقهاء أنْ يذكروا الإمِامةَ في هذا الموضع ليعرف الإمام الذي يجب اتبّاعه ويصير 
الإنسانُ باغيًا بالخروج عليه«.

ثمَّ يذكر تسعة شروط للِإمام، ويقول بأنَّ »هذه الشرائط غير مختلف فيها«، ثمّ يورد الشروط المختلف فيها، 
ويقول في الشرط الحادي عشر:

لام الأئمة مِن قريش، وهو أظهر قولي الشافعية. وخالف فيه الجويني  »أن يكون مِن قريش، لقِوله عليهِ السَّ
مع إنه لا خلاف في أنَّ أبا بكر احتجَّ على الأنصار يوم السقيفة به، وبذلك أخذت الصحابةُ بعده. قالت 
الشافعية فإنْ لم يوجَد في قريش من يستجمع الصفات المعتبرة نصب كناني، فإن لم يوجد فرجل مِن ولد 

لام؛ وهو باطلٌ عندنا لأن الإمامةَ عندنا محصورة في الاثني عشر«)2(. إسماعيل عليهِ السَّ
نجد العلّمة الحلّ قد حصر مصداق الإمامَ الذي يكون الخروج عليه بغياً في الأئمة الاثنَي عشر المعصومين. 
بيد أنَّ سؤالً يعُرضَ في هذا الصدد، إذ يقول: بالنسبة لعصر الغَيبة، إذ لا يوجد ثمةّ إمام معصوم، إذا انتخب 
النّاسُ إمامًا عادلً لإدارة المجتمع، ثمّ خرجت عليه عناصر مثيرة للفتن، عند ذلك هل سيكون الخروج عليه 
بغيًا؟ أم لا يعُدّ بغيًا بحجّة أنَّ هذا الإمام المنتخَب ليس من الأئمة الاثنَي عشر، ومن ثمَّ لا يجب التصدّي 
الجهاد ضدّ هؤلاء  بأنَّ  الحالة  الفكرة ويقول في مثل هذه  العَلّمةُ بهذه  يلتزم  البغاة؟ هل  لشرور هؤلاء 
البغاة غير واجب، ويجب تركهم وإهمالهم ليستمرّوا في بغيهم وليدمّروا الحرثَ والنسل؟ لا يمكن مطلقًا 

الالتزام بمثل هذا الأمر.

((((((

د الطوسّي، الخلاف، ج 5، ص 166. ]المسألة 28 مِن كتاب الجنايات[. أبو جعفر محمَّ 	(((
ابن مطهر الحلّ، تذكرة الفقهاء، المصدر السابق، ج9، 394. ]ط: مؤسسة آل البيت[ 	(((



الجهاد في الإسلام278

المسائل  يتناولون  عندما  الشيعة  الفقهاءَ  أنَّ  جليًا  أوضحتْ  الحلّ  والعَلّمة  الطوسي  الشيخ  عن  المقتبَسة  الأقوال 
الفقهية المرتبطة بشؤون الحكم وإدارة المجتمع يعرضونها مفترضين وجود الإمام المعصوم المبسوط اليد؛ وعلى الرغم 
مِن أنَّهم كانوا يعيشون في عصر الغَيبة فإنَّهم لم يبيّنوا مثل هذه المسائل لعِصر الغَيبة ليَِعرف النّاسُ في هكذا عصر 
القضايا والمسائل المرتبطة بشؤون الحكم، وَليَِعلمَوا هل يجب عليهم اختيار إمام عادل وَلائق ليِتسنّى لهم إدارة 
المجتمع بقيادته؟ أم يجب ترك المجتمع لحاله لعِدم وجود إمام معصوم مبسوط اليد مِن الأئمة الاثنَي عشر، وأنْ 

يظلوّا يعانون مِن الهرج والمرج والفتن والفساد إلى الأبد؟ 
ولأنَّ الفقهاءَ الشيعة قد ناقشوا المسائل الفقهيّة المرتبطة بالشؤون السياسية والاجتماعية والعسكرية والاقتصادية 
يعنون  كانوا  فلذا  المعصوم،  الإمام  افتراض وجود  الجمعيّة في ضوء  النّاس  بحياة  المرتبطة  القضايا  وعرضوا مجمل 
بالماضي، وليس بالواقع الراهن ولا بالمستقبل؛ ولم يفكّروا في أن يدوّنوا الفقهَ لإدِارة المجتمع في »عصر الغَيبة« الذي 
استغرق الجزء الأكبر من عمر الإسلام، وبنحوٍ يكون قابلً للِتطوّر بِتطوّر المجتمع، وأن يكون قادرًا على الإجابة عن 

الأسئلة والقضايا الحديثة.
التي  العلل  البشرية ومن  للمجتمعات  التكاملية  الحركة  الشيعي وعجزه قد مواكبة  الفقه  أسباب جمود  إنَّ من 
تجعله غير قادر على الإجابة عن الأسئلة والقضايا المستحدثة في المجتمع هي أنَّ قوامه الرئيس قد شُيّد من أجل 
الماضي، ولعِصر حضور الإمام المعصوم، وليس من أجل كلّ الأزمنة. ومن الواضح أنَّ مثل هذا الفقه يظلّ متوقفًا في 
حدود زمن حضور الإمام المعصوم، ولن يظلّ قادرًا على النظر لكِلّ الأزمنة، ولا يسعه أن يفكّر حول إدارة جميع 

المجتمعات البشرية وفي كلّ العصور.
ولأنَّ هؤلاء الفقهاء كانوا يعيشون في عُزلة ولم يشتركوا في إدارة المجتمع، فلذا لم تتولدّ عندهم الحاجة لتدوين الفقه 

بطريقةٍ يجعل المدوّنة الفقهية أداةً لإدارة المجتمعات البشرية لكلّ العصور.

وإذا شَعَرَ الفقهاءُ اليوم بمثل هذه الحاجة وشَعوا بحراك لإعادة بناء قوام الفقه، وإذا وظفّوا كلّ طاقاتهم الفكريةّ 
والعِلمية ووحّدوا إمكانياتهم جميعًا واستعانوا بتخصصات جميع العلماء من سائر الحقول العِلميّة لوِضع مدوّنة 
فقهية ناجعة لإدارة المجتمعات البشرية في كلّ العصور، عند ذلك سيمكننا أن نأمل بأن يحققوا النتيجة المرجوّة، 
وأن ينقذوا الفقه من هذا الجمود الذي فيه، وليكون باستطاعته مواكبة الحركة التكاملية التي تشهدها المجتمعات 

الإنسانية وليجيب عن متطلبّات الحياة العصرية.
يقول السيدّ الخميني حول عدم نجاعة الاجتهاد المصطلحَ ولزوم التحركّ نحو إعادة بناء الفقه:

»ما لم يكن لعِلماء الدين حضور فاعل في كافة القضايا والمعضلات، ليس بوسعهم أن يدركوا بأنَّ الاجتهادَ الشائع غير 
كافٍ لإدارة المجتمع. وأنَّ الحوزات العِلميّة وعلماء الدين مطالبون دائماً باستيعاب حركة المجتمع والتنبؤ بمتطلباته 
واحتياجاته المستقبلية، وأن يكونوا مهيئين لاتخاذ ردود الفعل المناسبة إزاء الأحداث قبل حدوثها. فمن الممكن أن 
تتغيّ الأساليب الرائجة لإدِارة أمور المجتمع في السنوات القادمة، وتجد المجتمعات البشرية نفسها بحاجة إلى أفكار 

إسلاميّة جديدة لِإيجاد حلول لمشكلاتها. ولهذا ينبغي لعِلماءِ الإسِلام الكبار أن يفكّروا بذلك من الآن«)13(.
هذا كلام فقيه مبرَّز يمتلك تجربة إدارة بلده لعِشرة أعوام، فقد لمس طوال هذه المدّة وبِكلّ فكره وجوارحه عدم 
كفاية الاجتهاد الشائع الذي يعُد الفقه الراهن من نتاجاته المباشرة. ولذلك دعا علماء الدين في الحوزات العِلمية 
من منطلق هذا الهاجس والهم أن يسيروا إلى الأمَام وأن يقوموا بشيء من أجل تفعيل الاجتهاد الشائع وجعل الفقه 

ناجعًا.



279 رابعل الالفص: الحرب غنائم

خمسةُ أقوال في »ذي القُربى«

يجب أن نعلم بأنَّ ثمّة خلافاً بين المفسّرين والفقهاء حول معنى »ذي القربى« في آية 

الخمس، ففي ذلك جملة مِن الآراء نعرضها كالآتي.

القول الأول

المراد مِن »ذي القربى« هو الإمِام، وهو قول جمع مِن الفقهاء الشيعة من الذين يعدّون 

ونضيف  وَردَّه،  الرأي  هذا  نقد  في  الحديثُ  م  تقَدَّ وقد  للِإمِام.  مُلكًا شخصيًا  الخمس  نصف 

هنا أنَّ هذا القول يستلزم أنْ تصبح سنوياً مليارات الدنانير مِن أموال الخمس مُلكًا شخصيًا 

للإمِام؛ لا سيمّا إذا كان الأمرُ بحسب ما يريده الإسلام، أي إذا كان جميع أهل العالمَ مسلمين 

ويدفعون الخمس، وهذا ما يتعارض مع قوله تعالى: ﴿كَيْ لا يكَونَ دولةً بين الأغَنياءِ مِنكُم﴾ 

ولليتامى  المحتاجين  لِقَربائكُِم  الفَيءَ  جعلنا  »لقد  تقول:  الآية  هذه  أنَّ  ذلك   ،]7 ]الحشر: 

فقدوا  الذين  الأطفال  مثل  المحتاجين،  من  لغيرهم  ]وبالطبع  السبيل،  ولأبناء  والمساكين 

آبائهم[، وذلك لكي لا يغدو الفيءُ متداولً بين أغنيائكم، ولكي لا تتركّز الثروات والأموال في 

موضع واحد. ومن الواضح أنَّه إذا كان نصف أموال الخمس التي يدفعها أهلُ العالمَ جميعًا 

مُلكًا شخصيًا للإمِام ستتراكم ثروةٌ عظيمةٌ، وهو ما لا يقبله الإسِلام. فضلً على ذلك فإنَّ أصحاب 

هذا الرأي يخصصون النصف الآخر من أموال الخمس لبني هاشم، وبهذا بات نصف الخمس 

مُلكًا شخصياً، ونصفه الآخر ميزانيةً للأسرة والأقرباء!

القول الثاني

المرادُ من »ذي القُربى« بنو هاشم، وهو رأيٌ نقََلهَ القرطبيُّ في تفسيره))) عن مجاهد 

ومالك وسفيان الثوري والأوزاعي. بيد أنَّ هذا القول أيضًا لا يستند إلى دليل معتبَر، ويبدو 

الدليل  الآية هو  القربى« في متن  قبل »ذي  الرسول  أنَّ ذكر كلمة  أنَّ أصحابه قد تصوّروا 

»بني  في  الرسول  أقرباءَ  ثمَّ حصروا  الرسول؛  أقرباء  هو  القربى«  »ذي  من  المراد  أنَّ  على 

هاشم«. في حين أنَّ ذكر الرسول قبل »ذي القُربى« لا يمثلّ دليلً على أنَّ المراد من ذي 

القربى هو أقرباء الرسول، ومن جانبٍ آخر لا يحُصَر أقرباء الرسول ببني هاشم، لأنَّ أقرباءه 

هاشم  بنو  يكون  وقد  المسلمين،  من  وكبيرة  واسعة  مجموعة  وسلَّمَ  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى 

أقل مِن خمُس هؤلاء. وحتىّ لو افترضنا –وإنْ كان افتراضًا غير صحيح- أنَّ أقرباء الرسول 

هم المراد مِن »ذي القُربى« فإنَّ حصر هؤلاء في »بني هاشم« يعَُدّ تخصيص الأكثر، وهو 

ينُظر: شمس الدين القرطبي، المصدر السابق، ج 8، ص 12. 	(((



الجهاد في الإسلام280

يعُدّ أمراً  مستهجَن. ذلك أنَّ إيراد لفظ له آلاف المصاديق ثمّ إرادة فئة قليلة من مدلوله 

مذمومًا ومردودًا في عرف الفصحاء.

القول الثالث

المرادُ من »ذي القربى« بنو هاشم وبنو المطلّب ]المطلّب أخو هاشم وهو من أجداد 

للِشافعيّ ولأحمد بن حنبل ولأبي ثور  الرأي  القرطبيّ فإنَّ هذا  الشافعيّ[؛ وبحسب ما نقل 

وقتادة وابن جُرَيح))). والدليل الذي يستند إليه هذا الرأي هو حديث جُبَير بن مُطعِم الذي 

يقول:

ا قَسَمَ رَسُولُ اللَّهِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ- سَهْمَ ذَوِي الْقُرْبَى مِنْ خَيْبَرَ، بَيْنَ  »لَمَّ

انَ رَسُولَ اللَّهِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ ]وآله[  بَنِي هَاشِمٍ وَبَنِي الْمُطَّلِبِ، أتَيَْت أنَاَ وَعُثْمَانُ بْنُ عََّف

ا بَنُو هَاشِمٍ فَلَ ننُْكِرُ فَضْلَهُمْ، لِمَكاَنِكَ الَّذِي وَضَعَكَ اللَّهُ بِهِ  وَسَلَّمَ- فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ، أمََّ

مِنْهُمْ، فَمَا باَلُ إخْوَانِنَا مِنْ بَنِي الْمُطَّلِبِ أعَْطَيْتهمْ وَترََكتَْنَا، وَإنَِّمَا نحَْنُ وَهُمْ مِنْك بِمَنْزِلَةٍ 

وَاحِدَةٍ؟ فَقَالَ: إنَّهُمْ لَمْ يُفَارقُِونيِ فِي جَاهِلِيَّةٍ وَلَ إسْلَمٍ، وَإنَِّمَا بَنُو هَاشِمٍ وَبَنُو الْمُطَّلِبِ 

.(((» شَيْءٌ وَاحِدٌ. وَشَبَّكَ بَيْنَ أصََابِعِهِ. رَوَاهُ أحَْمَدُ، وَالْبُخَارِيُّ

أمّا نحن فنقول أولً: ثمّة شكوك في اعتبار هذا الحديث، لأنَّ جُبَير بن مُطعِم -وبحسب 

ما ذكََرَ أحمد زيني دحلان )ت 1886م( في حاشيته على السيرة الحلبيّة)))- قد أسَلمََ في فتح 

مكّة، وكان مِن المؤلَّفة قلوبهم كأبي سفيان وحكيم بن حزام؛ أي مِن الذين أعُطوا مئة من 

الإبل)))، وكان جُبَير بن مطعم سادس هؤلاء. هذا يعني أن جُبَيراً لم يكن مسلمًا عند فتح خيبر 

ليتسنّى له الذهاب إلى النَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ومطالبته بالغنائم. لأنَّ خيبر فتُِحَت 

اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ  النَّبيّ صلَّى  ثانياً: أن يكون  قبل أن يسلم جُبير بن مطعم بعام واحد. 

ينُظرَ: المصدر نفسه، ج 8، ص 12. 	(((
د بن قدامة، المغني على مختصر: عمر بن حسين الخرقي، المصدر السابق، ج  عبد الله بن أحمد بن محمَّ 	(((

6، ص 461-460.
ينُظر: علي بن برهان الدين الحلبي الشافعي، إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون المعروفة بالسيرة  	(((
مطبعة  )مصر:  دية،  المحمَّ والآثار  النبويّة  السيرة  بدحلان،  المشهور  زيني  أحمد  الحواشي:  وفي  الحلبية، 

د علي صبيح وأولاده بميدان الأزهر، 1935(، ج2، ص 358. محمَّ
»قال عبد الله بن أبي بكر بن حزم وغيره: كان من إعطاء رسول الله صَلَّ اللهُ عَليَْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ من  	(((
المؤلفة قلوبهم من أصحاب المئين من بني نوفل بن عبد مناف: جبير بن مطعم مئة من الإبل«. جمال 
عبد  رياض  النحاس،  روحية  تحقيق:  لابن عساكر،  تاريخ دمشق  مختصر  الأنصاري،  منظور  ابن  الدين 
الحميد مراد، محمد مطيع، ط: الأولى، )دمشق: دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، 1984(، ج 6، ص7. 

]المترجم[



281 رابعل الالفص: الحرب غنائم

قد أعطى غنائم خيبر لبني هاشم ولبني المطلّب لا يعُد دليلً على أنَّ »ذي القربى« في آية 

الخمس منحصرة بهاتيَن الفئتيَن، لأنَّ غنائمَ خيبر كانت من الأنَفال، وكانت تحت تصرفّ النَّبيّ 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، إذ كان له أن يعطيها لمَِن شاء، وقد أعطاها لهاتيَن الفئتيَن من 

المسلمين بحسب تشخيصه للمصلحة آنذاك.

القول الرابع

السلف؛  إليه بعض علماء  ما ذهب  الخُمس هم قريش، وهو  آية  القُربى« في  إنَّ »ذي 

ودليلهم على ذلك أنَّه عند نزول قوله تعالى ﴿وَأنَذِرْ عَشِيرتَكََ الْقَرَْبِينَ﴾ ]الشعراء: 214[ أنَذَرَ 

رسَولُ الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بني عبد مناف وبني كعب وبني مرةّ وبني عبد شمس 

وبني المطلّب، وكلّ هؤلاء من قريش. وهذا يعني أن »العشيرة الأقربين« و»ذوي القربى« هم 

قريش، من ثمََّ تكون مفردة »ذي القربى« في آية الخمس بمعنى قريش))).

وسلَّمَ،  وآلهِ  عليهِ  اللهُ  صلَّى  النَّبيَّ  تخاطب  الشعراء[  ]في سورة  إليها  المشار  الآيةَ  ولأنَّ 

يكون  فلذا  »الأقربين«  بها وصف  وألُحقَ  الخطاب  كاف  إلى  العشيرة  مفردةُ  فيها  وأضيفَت 

آيةَ  ولكنَّ  قريش.  نفسه، وهم  الرسول  أقرباء  الحال  بطبيعة  الأقربين«  »العشيرة  مِن  المراد 

الخمس لا تخاطب النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، بل تخاطب الأمّةَ الإسِلاميّة برمّتها، وليس 

ثمّة دلالة على أنَّ المرادَ مِن »ذي القربى« في متنها منحصرٌ بأقرباء الرسول. وأن تكون مفردة 

الرسول.  بأقرباء  المرادَ محصورٌ  أنَّ  على  دليلً  يعُدّ  لا  القربى«  »ذي  قبل  مذكورة  »الرسول« 

خلاصة القول إنَّ دعوةَ الرسول لبِطون قريش وإنذارهم بعد نزول قوله تعالى ﴿وَأنَذِرْ عَشِيرتَكََ 

الْقَرَْبِينَ﴾ لا يمثلّ دليلً على أنَّ »ذي القربى« في آية الخمس بمعنى أقرباء الرسول بالمعنى 

الأوسع، أي قريش، ولا غيرهم.

تْ »ذي القربى« في آية الخمس بمعنى  تشترك الآراءُ الثلاث المتقدّمة في كونها قد عدَّ

أقرباء الرسول صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. وإن كانت بعضها قد حددت دائرة الأقرباء هؤلاء، 

وبعضها وسّعته وشملت قريش كلهّا، وهو ما استنبطه الفقهاء والمفسّرون السنّة، أي مجاهد 

جُرَيج  وابن  وقتادة  ثور  وأبو  حنبل  بن  وأحمد  والشافعي  والأوزاعي  الثوري  وسفيان  ومالك 

والمفسّرين  الفقهاء  إلى  يعود  المسألة  هذه  في  الأصلَ  أنَّ  المعلوم  ومن  الخمس.  آية  من 

السنة الذين تقدّمت أسماؤهم. ويبدو أنَّ ذِكرَ »الرسول« قبل »ذي القربى« في آية الخمس 

القربى«  استنباطٌ ضعيف؛ لأنَّ مجردّ ذكر »ذي  للِنص، وهو  استنباطهم وقراءتهم  كان منشأ 

ينُظر: شمس الدين القرطبي، المصدر السابق، ج8، ص 12. 	(((



الجهاد في الإسلام282

بعد لفظة الرسول لا يعُد دليلً على أنَّ »ذي القربى« تعني أقرباء الرسول. فإذا كان المرادُ 

أقرباء الرسول فعلً لوََردََ نصُّ الآية بهذا النحو: »وَاعلمَوا أنَّما غَنِمتمُ مِن شيءٍ فانَّ لله خُمُسه 

إلِيهم هم  المشار  الأقرباء  مِن  المرادُ  لكَان  ذلك  وعند  وَاليتامى...«،  )قرُباه(  ولذِي  وَللِرسّول 

دون  ومن  قائمًا  الآية  نظم  ولظلَّ  الرسول،  ضمير  إلى  القربى«  »ذي  لإضِافة  الرسول،  أقرباء 

أن يطرأ على فصاحتها أيُّ خلل. بيد أنَّ مفردة »ذي القربى« في آية الخمس، وبالنحو الذي 

وردت فيه، مطلقَةٌ وغير مختصّة بأقرباء أحدٍ، وَمِن ثمََّ تشمل أقرباء جميع المخاطبين، فكأنَّ 

الآية تريد تقول: »اعلمَوا أنَّ الخمسَ الذي تعطونه لله وللرسول وللنظام الحاكم يصُرفَ في 

احتياجات المجتمع، من قبيل ما يحتاجه أقرباؤكم الفقراء والمحتاجين واليتامى والمساكين 

وأبناء السبيل، وعلى سبيل المثال الأطفال الذين فقُِدَ آبائهم. فلذا لا تمانعوا دفع الخمس«.

على أيّ حال، كان الفقهاء والمفسّرون السنة هم روّاد هذه القراءة وهذا التفسير لمفردة 

فَ الفقهاء والمفسّرون  »ذي القربى« في آية الخمس وعدّ معناها مقروناً بأقرباء الرسول. ثمَّ تلقَّ

التأثير  أنَّ هناك ضرباً من  السنة؛ أي  الفقهاء والمفسرين  القراءة وحذوا حذوَ  الشيعة هذه 

والتأثرّ الثقافيّ المتبادل بين السنة والشيعة في هذا الصدد. فإذا كنا نجد بعض الروايات قد 

رتَْ »ذي القربى« في آية الخمس بمعنى أقرباء الرسول صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ فالسبب  فسَّ

يعود إلى تأثرّ رواتها بالسنة الذين ذهبوا إلى ذلك. وهنا لنا أن نستذكر ]مرةً أخرى[ قول السيّد 

البروجردي )ت 1961( رضوان الله عليه، إذ قال: »الفقه الشيعي حاشيةٌ على الفقه السنّي«.

نقطةِ ضعفٍ واحدةٍ لا  القربى[ تشترك في  المتقدّمة ]حول معنى ذي  الثلاثة  الآراءَ  إنَّ 

يمكن تبريرها والدفاع عنها، وهي أنَّ الخمسَ الذي يعَُدّ جزءًا من بيت المال وعائدًا لجميع 

المجتمع، قد خُصصَ ]في ضوء هذه الآراء الثلاثة[ لأسرةٍ أو لفِئةٍ معيَّنة، وفي الواقع منحتْ 

المقيت  العنصري  التمييز  أقرتّ  وكأنهّا  آدم،  أبناء  مِن  معيّنة  لفِئةٍ  عِرقيّة  ميزةً  الآراء[  ]هذه 

والمنفور، وهذا ما لا يصحّ لجملةٍ من الأدلةّ:

أولً، الإسلامُ ليس دينًا قبََليًا وأسَُرياً، بل هو دينٌ عالمَي وخالد، وحَريٌّ بِجميع أهل العالمَ أن 

يتبّعوه. مِن هنا ينبغي أن نتساءل ونقول: إذا أصبح أهلُ العالمَ وفي جميع القارّات مسلمين 

وكلهّم دَفعَوا الخمسَ، هل مِن الصحيح أن يقول لهم الإسلامُ أنَّ هذه الثروة العظيمة التي تبلغ 

سنوياً مليارات الدنانير من الذهب يجب إعطائها لأسرةٍ معيّنة، أيْ لبِني هاشم، أو لبِني هاشم 

ولبِني المطلّب، أو لقِريش كلهّا؟ بالطبع لا يصحّ ذلك.

ثانيًا، إذا خُصصت هذه الأموال الطائلة لأسرةٍ معيَّنة سيؤدّي الأمرُ إلى تراكم الثروة لدى فئة 

معيّنة؛ لا سيّما أنَّ بعض الفقهاء لا يشترطون الفقر والحاجة في مَن يأخذ الخمس، كالشافعيّ 



283 رابعل الالفص: الحرب غنائم

وكذلك الشيخ الطوسيّ، إذ أفتى بذلك في كتابه )الخلاف())). ولكن كما نعلم الإسلامُ لا يرضى 

م- تدين ذلك. فلذا كيف  بتراكم الثروات، وإنَّ الآية السابعة من سورة الحشر –بحسب ما تقدَّ

يمكن للِإسلامِ الذي يرفض تراكم الثروة بيد فئةٍ معيّنة أن يصدر حكمًا حول الخمس يقتضي 

تراكم الثروة، ولا سيما أنهّا ثروة طائلة جدًا؟ لا يمكن لهذا الأمر مطلقًا أن يكون صحيحًا.

وإفريقيا  وأمريكا  وأوروبا  آسيا  في  الإسلاميّة  المجتمعات  في  للمسلمين  بالنسبة  ثالثًا، 

وأستراليا –مِن الذين يرومون دفع عشرين بالمئة من أرباحهم السنوية- أو الحكومات التي 

تروم جمع أموال الخمس، مِن غير المعقول أن يبحث هؤلاء في أرجاء العالمَ عن المنتمين 

لهذه الأسرة التي كانت تقطن الحجاز أصلً، عسى أن يجدوا مَن ينتمي لنِسل العبّاس بن عبد 

المطلبّ أو أبي لهب، أو لسِائر بني هاشم، أو لبني المطلبّ، أو لقريش، وذلك ليدفعوا لهم 

في كلّ عام هذه الأموال الطائلة وليكونوا دَومًا في بحبوحةٍ مِن الأموال والثروات التي جاءتهم 

مجاناً ومن دون عناء! يتضح خطأ هذا الفعل بنحوٍ أكثر عندما ندرك أنَّ الإسلامَ يريد لجميع 

أهل العالمَ أن يكونوا مسلمين وأن يكونوا ملتزمين بأحكام الإسلام، بما في ذلك دفع الخمس، 

إذ عليهم ]في ضوء الرأي الخاطئ[ أن يدفعوا كلّ هذه الأموال والثروات الطائلة لأولاد أبي 

لهب وهارون الرشيد والمتوكّل العباّسي، حتىّ وإنْ كانوا غير فقراء وغير محتاجين؛ ذلك أنَّهم 

يمتلكون هذا الحقّ بحسب فتوى فقهاء من أمثال الشافعي والشيخ الطوسيّ، وذلك لمجردّ 

قرابتهم من رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، وليس بسبب حاجتهم.

خَ في أذهان النّاس حول أنَّ نصف الخمس  وينبغي في هذا الصدد أن نعلم بأنَّ ما ترسَّ

هو حقّ للِسادة مِن نسل النَّبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ لا يستند إلى مبنى فقهيّ، 

فالفقهاءُ لم يقولوا بذلك، لأنَّ الشيخ الطوسيّ يقول في تفسير )التبيان(: »الذّين‌ يستحقون‌ 

الطالبيين‌  المطلب‌، لأنَّ‌ هاشمًا ‌لم‌ يعقّب‌ ‌إلا‌ ‌منه‌: ‌مِن‌  الخمس‌ عندنا ‌من‌ ‌کان‌ ‌من‌ ولد ‌عبد‌ 

نصف  أنَّ  العوام-  يتصوّر  –كما  نتصوّر  ألا  يجب  إذن  واللهبيين‌«))).  والحارثيين‌  والعباسيين‌ 

الخمس يعُطى لنِسل النَّبيّ احترامًا لمقامه وشأنه صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ.

د الطوسي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 211: »مسألة 38: سهم ذي القربى  ينُظر: أبو جعفر محمَّ 	(((
ثابت؛ لم يسقط بموت النبي- )صلى الله عليه وآله(، وهو لمن قام مقامه. وقال الشافعي: سهم ذي القربى 
قال:  فمن  بالقرابة...  ويستحقونه  منهم،  والفقير  الغنيّ  أقاربه  إلى  الخمس، يصرف  ثابت، وهو خمس 

الأغنياء منهم لا يعطون فقد ترك القولين، وخرج عن الإجماع«.
د الطوسي، تفسير التبيان، المصدر السابق، ج 5، ص 123. أبو جعفر محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام284

القول الخامس

أمّا القول الذي نتبنّاه في هذا الصدد هو أنَّ »ذي القُربى« في آية الخمس وفي آية الفَيء 

بمعنى أقرباء مخاطبَي هاتين الآيتين، أي الأمّة الإسلامية قاطبةً. فـ»ذي القُربى« هنا تقُرأ كما 

وَردََت في الآية التاسعة مِن سورة النّحل ﴿إنَّ اللهَ يأَمُرُ بِالعَدلِ وَالإحِسانِ وَإيتاءِ ذي القُربى﴾؛ 

المخاطبين جميعًا،  أقرباء  القربى«، والمراد منها  فيها مفردة »ذي  آيات أخرى وردت  وثمّة 

وقد فصّلنا القولَ سَلفًَا حول هذا الموضوع. وفي ضوء هذا الرأي لا يمكن إيراد أيّ واحدة من 

الإشكالات الموجّهة للِآراء الأربعة المتقدّمة، وذلك لأربعةِ أسباب:

أولً: »ذي القربى« -بحسب هذا الرأي- ليست بمعنى الإمام ليكون الخمس ملكًا شخصيًا 

له ومِن ثمََّ يؤدّي إلى تراكم الثروة.

ثانيًا: إنَّ »ذي القربى« -في ضوء هذا الرأي- ليست بمعنى أقرباء الرسول مِن بني هاشم 

حتىّ يقُال بأنَّ ذِكر الرسول قبل »ذي القربى« لا يعُدّ دليلً على أنَّ هذه المفردة بمعنى أقرباء 

الرسول مِن بني هاشم.

ثالثًا: »ذي القربى« -في هذا الرأي- ليست بمعنى بني هاشم وبني المطلب حتىّ يقُال أنَّ 

إعطاء جزء من غنائم خيبر لبني هاشم ولبني المطلب من لدن الرسول الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ 

وآلهِ وسلَّمَ لا يعُد دليلً على أنَّ »ذي القربى« بمعنى بني هاشم وبني المطلّب.

ورابعًا: إنَّ »ذي القربى« -في ضوء هذا الرأي- ليست بمعنى قريش حتىّ يقال بأنَّ دعوة 

الرسول لبطون قريش بعد نزول ﴿وأنذِر عَشيرتكََ الأقَربين﴾ وإنذارهم لا يعُدّ دليلً على أنَّ 

ذي القربى هنا بمعنى قريش.

هي  الخمس  آية  في  القربى«  »ذي  بأنَّ  يعتقدون  كانوا  مَن  على  الإشكالات  هذه  توردَ 

بمعنى الإمِام أو بمعنى أقرباء الرسول، سواء أكان ذلك ضمن دائرة بني هاشم، أو بني هاشم 

وبني المطلّب معًا، أو ضمن دائرة أوسع، أي قريش. وقد أشرنا سَلفًَا أنهّ لو كان المراد من »ذي 

القربى« في آية الخمس أقرباء الرسول لجاء نصُّ الآية كالآتي: »وَاعْلمَوا أنمّا غَنِمتمُ مِن شَيءٍ 

فأنّ لله خُمُسه وَللرسول وَلذِي )قرُباه( واليتامى...«.

 ومن الجدير بالذكر في هذا الصدد مناقشة ما قاله الشيخ الطوسيّ حول »ذي القربى« 

ا أفَاَءَ اللَّهُ عَلىَٰ رسَُولهِِ  في آية الفيء. يقول الشيخ في تفسير )التبيان( حول قوله تعالى: ﴿مَّ

بِيلِ...﴾ ]الحشر: 7[: مِنْ أهَْلِ القُْرَىٰ فلَِلَّهِ وَللِرَّسُولِ وَلذِِي القُْرْبىَٰ وَاليَْتاَمَىٰ وَالمَْسَاكِينِ وَابنِْ السَّ

»﴿فَلِلهّ‌ِ ولِلرَّسُول‌ِ ولِذِي‌ القُربي‌﴾ يعني‌ أهل‌ بيت‌ ‌رسول‌ اللّه‌ ﴿وَاليَتامي‌ وَالمَساكِين‌ِ وَابن‌ِ 

بيته‌، وابن‌  الله، لأنَّ‌ تقديره‌ ولِذي‌ قرباه‌ ويتامى‌ أهل‌  بِيل‌ِ﴾ ‌مِن‌ أهل‌ بيت‌ ‌رسول‌  السَّ



285 رابعل الالفص: الحرب غنائم

سبيلهم‌، ]لم يذكر المساكين هنا[، لأنَّ‌ الألف‌ واللام‌ تعاقب‌ الضمير، وظاهره‌ يقتضي‌ 

‌أنه‌ لهؤلاء سواء أكانوا أغنياء أو‌ فقراء«))).

عن  بدلً  وردت  القربى«  »ذي  في  واللام  الألف  أنَّ  هو  هنا  الطوسيّ  الشيخ  يقصده  ما 

الضمير، وأنهّا تعود للرسول؛ وأنهّا في الأصل كانت »ذي قرباه«، فقد حُذِفَ الضمير، ووردت 

الألف واللام بدلً عنه، وأنَّ الألف واللام في »اليتامى« أيضًا وردت بدلً عن الضمير، فإنهّا في 

عنها؛  بدلً  واللام  الألف  بيته«، وجاءت  حُذِفتَ »أهل  فقد  بيته«،  أهل  »يتامى  كانت  الأصل 

بالنسبة لابن السبيل، فقد كانت في الأصل »ابن سبيلهم«، ولكنَّ الضمير »هم« تمّ  وهكذا 

حذفه وجاءت الألف واللام بدلً عنه.

إذا كان ما ذكََرهَ الشيخُ الطوسيّ حول كون الألف واللام في »القربى« بديلتيْن عن ضمير 

»فلَِلهِ  الآتي:  بالنحو  كانت  الأصل  في  الفيء  آية  بأنَّ  نقول  أنْ  لوََجَبَ  صحيحًا  رأياً  الرسول 

الضمائر في »ذي قرباه«  حُذِفتَ  ثمَّ  سَبيله«،  وَيتَاماهُ وَمساكينه وابنِ  قرُباهُ  وَلذِي  وللِرسولِ 

و»يتاماه« و»مساكينه« و»ابن سبيله« وجاءت الألف واللام بدلً عنها. ومن المعلوم أيضًا أنهّ لا 

يصحّ أن يقول أحدٌ بأنَّ الفَيءَ لله وللرسول ولأقرباء الرسول وليتامى الرسول ولمساكين الرسول 

ولأبناء سبيل الرسول. وأمّا قول الشيخ حول كون »تقدير العبارة في آية الفَيء هو »يتامى أهل 

بيته« و»ابن سبيلهم« و»أهل بيته«، وأنَّ »أهل بيته« حُذِفتَ ووردت الألف وللام بدلً عنها« 

غير صحيح؛ لأنَّ الألف واللام يجب أن ترد بدلً عن ضمير مفرد يعود إلى الرسول، وليس بدلً 

عن »أهل البيت« المضافة إلى الضمير. وبالنسبة لقِوله حول »»ابن السبيل« وكون تقديره 

هو »ابن سبيلهم« وقد حُذِفَ ضمير »هم« ووردت الألف واللام بدلً عنه« فإنهّ غير صحيح 

أيضًا؛ لأنَّ الألف واللام يجب أن ترد بدلً عن ضمير مفرد يعود إلى الرسول، وليس بدلً عن 

ضمير »هم«.

هو  بما  ملتزمًا  وَظلََّ  وقتذاك،  السائدة  وبالآراء  بالبيئة  متأثراً  الطوسيّ  الشيخ  كان  نعم، 

متداوَل في الأوساط العِلميّة التي كانت تعدّ »ذي القربى« في آية الفَيء وآية الخمس بمعنى 

أقرباء الرسول؛ ولذلك اضطرَّ إلى أن يبذل جهدًا كبيراً وبتكلفّ بالغ ليِثبت ما التزم به. فلو كان 

بمستطاعه تخليص نفسه من الجوّ الفكري السائد في المدرسة الفقهية والتفسيرية المعاصرة 

له، والتي تعود للِمتخصصين السنة في هذا الحقل، لكَان قد سَلكََ نهَجًا آخر، وَلَبدى حول »ذي 

القربى« في كلتا الآيتيَن رأياً آخر. ولكنّه لم يفعل ذلك، ونحن علمنا بالتتبع والتجربة أنَّ الشيخ 

الطوسيّ في الفقه وفي تفسير القرآن كان متأثراً إلى حدّ بعيد بكتابات السنّة وآرائهم؛ بيد أنَّ 

د الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، المصدر السابق، ج 9، ص 564. أبو جعفر محمَّ 	(((



الجهاد في الإسلام286

هذا لا يعُدّ نقطة ضعف فيه، فلو كان أيّ عالمِ آخر مكانه لعَمل بهذه الطريقة. لأنَّ هذا النمط 

من التعاطي مع الآراء والنظريات والتأثرّ بالمناخ العِلميّ والفكري في مسار التبادل الثقافي 

يعَُدّ أمراً طبيعياً واعتيادياً، وفي الوقت نفسه يعُدّ أمراً لا مندوحة عنه.

التعارض في أقوال الشيخ الطوسيّ

يقول الشيخُ الطوسيُّ في كتاب )الخلاف(:

»إذا أوصى ]أحدٌ[ بِثلثه لِقرابته، فمِن أصحابنا مَن قال: أنهّ يدخل فيه كلّ مَن يتقرب 

إليه إلى آخر أب وأم في الإسلام. واختلف النّاسُ في القرابة، فقال الشافعي: إذا أوصى 

بثلثه لقرابته، ولأقربائه، وَلِذي رحمه، فالحكمُ واحدٌ، فإنهّا تنصرف إلى المعروفين من 

أقاربه في العرف، فيدخل فيه كلُّ مَن يعرف في العادة أنه مِن قرابته، سواء أكان وارثاً 

أو غير وارث. وهذا قريبٌ يقوى في نفسي، وليس لأصحابنا فيه نصّ عن الأئمة )عليهم 

وَللِرَّسُولِ  لِلّهِ خُمُسَهُ  فَأنََّ  غَنِمْتُمْ مِنْ شَيْءٍ  أنََّما  السلام(. دليلنا: قوله تعالى ﴿وَاعْلَمُوا 

مِن خمس  سَهمًا  الله  قربى رسول  لِذوي  وَالْمَساكِينِ﴾ فجعل  وَالْيَتامى  الْقُرْبى  وَلِذِي 

- )صلّى الله عليه وآله(- ذلك بني هاشم وبني المطلب ]المطلّب  الغنيمة، فأعطى النّبيُّ

أخو هاشم[... وقال النبيُّ )صلى الله عليه وآله(: أمّا بنو هاشم وبنو المطلب فشيءٌ 

- )صلّى الله عليه وآله(- أعطى ذلك  واحد، وشبك بين أصابعه... ووجه الدلالة أنَّ النبيَّ

- النّبيَّ )صلّى الله عليه وآله(- كان يعطي لِعمّته  لِبَني أعمامه، وَبَني جدّه... وأيضًا: فإنَّ

صفية، سهم ذي القربى«))).

نجد الشيخَ الطوسيّ في هذه العبارات أنه عَدَّ »ذي القربى« في آية الخمس بمعنى أقرباء 

النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ من ذي رحمه وضمن دائرة واسعة. ولكنّه في موضعٍ آخر، 

وبحسب ما ذكرنا سَلفًَا نقلً عن صاحب )الجواهر(، أنهّ قال نقلً عن كتاب )المنتهى( للِعلّمة 

الخمس بمعنى  القربى« في آية  أنَّ »ذي  ادّعى »الإجماع« على  الطوسيّ  الشيخ  بأنَّ  الحليّ 

الإمام))).

لا أدري ما الذي ينبغي قوله حول هذا التعارض في أقوال الشيخ الطوسيّ حول معنى »ذي 

د الطوسي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 151-150. أبو جعفر محمَّ 	(((
لام بلا  جواهر الكلام: »والمراد بذي القربى في الكتاب والسنّة هو الإمام عليهِ السَّ نصّ العبارة في كتاب  	(((
خلاف معتد به أجده فيه بيننا، بل الظاهر الإجماع عليه، بل هو من معقد إجماع الانتصار والغنية، كما 
أنه في التذكرة نسبته إلى علمائنا، وفي المنتهى عن الشيخ الإجماع عليه للِمرسلين السابقين«. محمّد حسن 

النجفي الجواهري، جواهر الكلام، المصدر السابق، ج 16، ص 86.



287 رابعل الالفص: الحرب غنائم

القربى« في آية الخمس، فهو من تارةً يرى أنَّ »ذي القربى« في آية الخمس بمعنى أقرباء 

النَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مِن ذي رحمه، وَجَعَلَ ذي القربى في دائرة واسعة من أقرباء 

النبيّ، وتارة أخرى وفي موضع آخر يعدّ »ذي القربى« بمعنى الإمام. ومن جانبٍ آخر لا يمكننا 

أن نقول بأنَّ ما نسََبَه العلّمة الحليّ في كتاب )المنتهى( للِشيخ الطوسيّ غير صحيح، وفي 

الوقت نفسه لا يسعنا أن نعالج هذا التعارض في أقوال الشيخ الطوسي.

الصدقات أوساخ النّاس!

مِن القضايا التي يجب مناقشتها ضمن موضوعة الخمس تتمثلّ بالتساؤل عن حرمة الزكاة 

على بني هاشم، وجعل الخمس لهذه الأسرة بدلً عن ذلك؟

كثيراً ما تشير الروايات إلى هذا الأمر وتقول بأنَّ الزكاة حرامٌ على بني هاشم، وقد قرُِرَ 

لهم الخمس بدلً عن ذلك. ولكثرة تداول هذا الأمر وتكراره هنا وهناك بات من المسلَّمات. 

يعود المنشأ الرئيس لهذا القول إلى روايةٍ وردت في )صحيح مسلم( و)سنن أبي داود( بالنحو 

الآتي:

ثهَُ أنََّ  ، أنََّ ‌عَبْدَ اللهِ بْنَ عَبْدِ اللهِ بْنِ نوَْفَلِ بْنِ الْحَارثِِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ حَدَّ »عَنِ ‌الزُّهْرِيِّ

ثهَُ قَالَ: اجْتَمَعَ رَبِيعَةُ بْنُ الْحَارثِِ، وَالْعَبَّاسُ بْنُ  ‌عَبْدَ الْمُطَّلِبِ بْنَ رَبِيعَةَ بْنِ الْحَارثِِ حَدَّ

إِلَى  عَبَّاسٍ(  بْنِ  وَلِلْفَضْلِ  لِي  الْغُلَمَيْنِ، )قَالَ  بَعَثْنَا هَذَيْنِ  لَوْ  وَاللهِ  فَقَالَ:  الْمُطَّلِبِ  عَبْدِ 

يَا  فَأدََّ دَقَاتِ،  الصَّ هَذِهِ  عَلَى  رهَُمَا  فَأمََّ فَكَلَّمَاهُ،  وَسَلَّمَ  عَلَيْهِ ]وآله[  اللهُ  اللهِ صَلَّى  رَسُولِ 

ا يُصِيبُ النَّاسُ، قَالَ: فَبَيْنَمَا هُمَا فِي ذَلِكَ، جَاءَ عَلِيُّ بْنُ أبَِي  مَا يُؤَدِّي النَّاسُ، وَأصََاباَ مِمَّ

طاَلِبٍ فَوَقَفَ عَلَيْهِمَا، فَذَكَرَا لَهُ ذَلِكَ فَقَالَ عَلِيُّ بْنُ أبَِي طاَلِبٍ: لَ تفَْعَلَ، فَوَاللهِ مَا هُوَ 

بِفَاعِلٍ فَانتَْحَاهُ رَبِيعَةُ بْنُ الْحَارثِِ فَقَالَ: وَاللهِ مَا تصَْنَعُ هَذَا إِلَّ نفََاسَةً مِنْكَ عَلَيْنَا، فَوَ اللهِ 

 : لَقَدْ نِلتَْ صِهْرَ رَسُولِ اللهِ »صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ ]وآله[ وَسَلَّمَ« فَمَا نفَِسْنَاهُ عَلَيْكَ قَالَ عَلِيٌّ

عَلَيْهِ ]وآله[  اللهُ  ا صَلَّى رَسُولُ اللهِ »صَلَّى  فَلَمَّ قَالَ:  فَانطَْلَقَا، وَاضْطَجَعَ عَلِيٌّ  أَرْسِلوُهُمَا 

وَسَلَّمَ« الظُّهْرَ سَبَقْنَاهُ إِلَى الْحُجْرةَِ فَقُمْنَا عِنْدَهَا حَتَّى جَاءَ، فَأخََذَ بِآذَانِنَا، ثمَُّ قَالَ: أخَْرجَِا 

فَتَوَاكلَْنَا  قَالَ:  جَحْشٍ  بِنْتِ  زَيْنَبَ  عِنْدَ  يَوْمَئِذٍ  وَهُوَ  عَلَيْهِ،  وَدَخَلْنَا  دَخَلَ  ثمَُّ  رَانِ،  تصَُرِّ مَا 

بَلَغْنَا  أبََرُّ النَّاسِ، وَأوَْصَلُ النَّاسِ، وَقَدْ  فَقَالَ: ياَ رَسُولَ اللهِ، أنَتَْ  الْكَلَمَ، ثمَُّ تكََلَّمَ أحََدُناَ 

يَ إِلَيْكَ كَمَا يُؤَدِّي النَّاسُ، وَنصُِيبَ  دَقَاتِ، فَنُؤَدِّ رنَاَ عَلَى بَعْضِ هَذِهِ الصَّ النِّكَاحَ، فَجِئْنَا لِتُؤَمِّ

كمََا يُصِيبُونَ، قَالَ: فَسَكَتَ طَوِيلً، حَتَّى أَرَدْناَ أنَْ نكَُلِّمَهُ، قَالَ: وَجَعَلتَْ زَيْنَبُ تلُْمِعُ عَلَيْنَا 

دٍ إنَِّمَا هِيَ  دَقَةَ لَ تنَْبَغِي لِلِ مُحَمَّ مِنْ وَرَاءِ الْحِجَابِ أنَْ لَ تكُلَِّمَاهُ، قَالَ: ثمَُّ قَالَ: إنَِّ الصَّ

أوَْسَاخُ النَّاسِ ادْعُوا لِي مَحْمِيَةَ -وَكاَنَ عَلَى الْخُمُسِ- وَنوَْفَلَ بْنَ الْحَارثِِ بْنِ عَبْدِ الْمُطَّلِبِ 



الجهاد في الإسلام288

قَالَ: فَجَاءَاهُ، فَقَالَ لِمَحْمِيَةَ: أنَكِْحْ هَذَا الْغُلَمَ ابْنَتَكَ )لِلْفَضْلِ بْنِ عَبَّاسٍ( فَأنَكَْحَهُ، وَقَالَ: 

لِنَوْفَلِ بْنِ الْحَارثِِ أنَكِْحْ هَذَا الْغُلَمَ ابْنَتَكَ )لِي( فَأنَكَْحَنِي، وَقَالَ لِمَحْمِيَةَ أصَْدِقْ عَنْهُمَا 

مِنَ الْخُمُسِ كَذَا وَكَذَا«))).

تمثلّ هذه الرواية المنشأ الرئيس لفِكرة تحريم الزكاة على آل النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ 

كَ بهذه الرواية  وسلَّمَ واستبداله بالخمس؛ وإنَّ الشيخ الطوسيُّ في كتابه )الخلاف())) قد تمسَّ

في عَرض رأيه، وليس بشيءٍ آخر. بيد أنَّ هذه الرواية لا يمكن اعتمادها والوثوق بها لجملةٍ 

من الأدلة وبالوصف الآتي، إذ لا يمكن الاستناد إليها لإثبات حكم شرعيّ. 

عبد  وكذلك  الله،  عبد  بن  الله  عبد  لأنَّ  للاعتبار،  فاقد  الرواية  هذه  سند  الأول:  الدليل 

المطلّب بن ربيعة راويان مجهولان، فنحن لا نعلم هل كانا صادقيَن أم من الرواة الكذابين. 

وثمّة راوٍ آخر في رواية ابن شهاب الزهري هذه، وهو يونس بن يزيد، متهَم بالكذب.

الدليل الثاني: شُرّعَ وجوب الزكاة طبقًا لحديثٍ صحيحٍ رواه عبد الله بن سنان، وذكُِرَ في 

)وسائل الشيعة())). وكان التشريع هذا بعد نزول الآية ﴿خُذْ مِنْ أمَوالهِِم صَدَقةًَ تطُهِّرهُُم وَتزَُكّيهِمْ 

بِها﴾ ]التوبة: 103[، وإنَّ هذه الآية قد نزلت في السنة التاسعة للهجرة، وقد كان العبّاس بن 

عبد المطلبّ آنذاك -الذي يكَبر النَّبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ سنتيَن أو ثلاث سنوات)))- في 

الخامسة والستين مِن عمره تقريبًا. وإذا افترضنا أنهّ تزَوّجَ في العشرين مِن عمره وأنَّ الفضلَ بن 

العبّاس كان أول أبناءه وكُنّيَ بأبي الفضل لذلك)))، فإنهّ ]أي الفضل[ في السنة التاسعة للِهجرة 

)))	 مسلم بن الحجاج بن مسلم القشيري النيسابوري، الجامع الصحيح »صحيح مسلم«، تحقيق: أحمد بن 
د عزت بن عثمان الزعفران بوليوي، أبو نعمة الله محمد  رفعت بن عثمان حلمي القره حصاري، محمَّ
شكري بن حسن الأنقروي، )تركيا: دار الطباعة العامرة، 1334هـ(، ج 3، ص 118-119، الحديث 1072. 
سنن أبي داود، تحقيق: محمد محيي  جِسْتاني،  السِّ أبو داود سليمان بن الأشعث الأزدي  وينُظر كذلك: 

الدين عبد الحميد، )بيروت: المكتبة العصرية، د.ت(، ج 3، ص 147، الحديث 2985.
د الطوسي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 232. )))	 أبو جعفر محمَّ

أبو  قال  قال:  الله بن سنان  الحسن بن محبوب، عن عبد  بإسناده عن  الحسين،  بن  د بن علي  )))	 »محمَّ
لام: أنُزلِتَ آية الزكاة في شهر رمضان، فأمر رسول الله صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ مناديه  عبدالله عليهِ السَّ
فنادى في الناس: إنَّ اللهَ تعالى قد فرَضََ عليكم الزكاة ـ إلى أن قال: ـ ثم لم يعرض لشيء من أموالهم حتى 
حال عليهم الحول... الحديث. ورواه الكليني كما سبق«. الحرّ العاملي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل 

مسائل الشريعة، المصدر السابق، ج 30، ص 122.
)))	 عز الدين ابن الأثير، أبو الحسن، علي بن محمد الجزري )ت 630هـ(، أسد الغابة في معرفة الصحابة، 
تحقيق: علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود، ط: الأولى، )بيروت: دار الكتب العِلميّة، 1994م(، 

ج 3، ص 163.
)))	 المصدر نفسه، ج 4، ص 349.



289 رابعل الالفص: الحرب غنائم

سيكون في الأربعين من عمره. هذا يعني أنهّ لم يكن غلامًا أو شاباً في حينها ليِكون غير متزوج 

بعد. إذن كيف ذكُِرَ الفضلُ في هذه الرواية بوصفه غلامًا قد بلغ سنّ الزواج توًا؟

لَ في  لام بعد أن تدَخَّ الدليل الثالث: ذكرت الروايةُ أنَّ الإمامَ عليّ بن أبي طالب عليهِ السَّ

شؤون الآخرين استلقى في أثناء موعد صلاة الظهر، ورغم أنَّ النبيَّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ 

والناس كانوا يستعدّون لإقامة الصّلاة جماعةً في المسجد، اضطجع في حضور عمّه العبّاس 

وابن عمّه ربيعة بن الحارث، ليس لأنهّ كان مرهقًا أو ناعسًا، بل اضطجع وظلّ هكذا ليذهب 

هؤلاء إلى لقاء النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ منتظراً نتيجة لقاءهما بالنّبيّ. ولكن يجب أن 

لام متهاوناً في صلاته إلى هذا القدر، وبعيدًا عن  نتساءل هل كان عليّ بن أبي طالب عليهِ السَّ

الآداب الإسلامية في التعامل مع الآخرين؟ كلا وأبدًا.

الدليل الرابع: إنَّ الآيةَ التي تلي الآية 103 مِن سورة التوبة تقول: ﴿ألَمَْ يعَلمَوا أنَّ اللهَ هُوَ 

دقاتِ﴾ ]التوبة: 104[ يقَبلَُ التَّوبةَ عَنْ عِبادِه وَيأَخُذَ الصَّ

ذكُرِ اللهُ تعالى في هذه الآية الكريمة بوصفه آخِذًا للِصدقات، ليعدّ النّاسُ إعطاءَ الصدقة 

دقةَ تقعُ  عملً مقدّسًا وإلهيًّا وليرغبوا في ذلك. وقد وَردََ في حديثٍ في كتاب )الكافي( أنَّ الصَّ

في يدَِ الرَّبّ تعالى قبل أن تقََعَ في يدَِ العَبد)))؛ ومثل هذا الحديث قد استلهم هذا المعنى 

الكريم والروايات قد أضفت  القرآن  أنَّ آيات  الرغم من  الكريمة. ولكن على  من هذه الآية 

مثل هذه القداسة على الصدقات، وذكُِرَ اللهُ فيها بوصفه مَن يأخذها، فإنَّ الرواية المتقدّم 

ذكرها ]في صحيح مسلم[ تقول: »إنَّ الصدقات أوساخ النّاس«! وفي روايةٍ وردت في )الكافي( 

وُصِفَتْ الصدقات بأنهّا »أوساخ أيدي النّاس«)))، وفي روايةٍ أخرى أيضًا ذكرها الشيخُ الطوسيّ 

في )التهذيب(، وُصِفَتَ الصدقات بأنهّا »أوساخ أيدي النّاس«)))، وفي رواية مشابهة أخرى في 

دَقةَِ وَادْفعَُوا البَْلءََ  لام:‌ دَاوُوا مَرضَْاكمُْ بِالصَّ »عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بنِْ سِنَانٍ قاَلَ: قاَلَ أبَوُ عَبْدِ اللَّهِ ]الصادق[ عليهِ السَّ 	(((
يْطاَنِ  دَقةَِ فإَنَِّهَا تفَُكُ‌ مِنْ بيَِْ لحُِيِّ سَبْعِمِئةَِ شَيْطاَنٍ. وَليَْسَ شَْ‌ءٌ أثَقَْلَ عَلَ الشَّ عَاء وَاسْتنَْزلِوُا الرِّزقَْ بِالصَّ بِالدُّ
د بن يعقوب  دَقةَِ عَلَ المُْؤمِْنِ، وَهِيَ تقََعُ فِ يدَِ الرَّبِّ تبَاَركََ وَتعََالَ قبَلَْ أنَْ تقََعَ فِ يدَِ العَْبْدِ«. محمَّ مِنَ الصَّ

بن إسحاق الكليني، الفروع من الكافي، المصدر السابق، ج 4، ص 3. ]طبعة دار الكتب الإسلامية[
لام قاَلا: قاَلَ رسَُولُ اللَّهِ صلَّ  دِ بنِْ مُسْلِمٍ وأبَِ بصَِيٍر وَزُرَارةََ عَنْ أبَِ جَعْفَرٍ وَأبَِ عَبْدِ اللَّهِ عليهِ السَّ »عَنْ مُحَمَّ 	(((
دَقةََ أوَْسَاخُ أيَدِْي النَّاسِ...«. ينُظر: الكليني، المصدر السابق، ج 4، ص 58، باَبُ  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ إنَِّ الصَّ

دَقةَِ لبَِنِي هَاشِمٍ ومَوَاليِهِمْ وصِلتَِهِمْ‌. الصَّ
قال رسول  قالا:  لام  السَّ عليهِ  الله  عبد  لام وأبي  السَّ عليهِ  أبي جعفر  بن مسلم وزرارة، عن  د  »عن محمَّ 	(((
د الطوسي، تهذيب  الله صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ: إنَّ الصدقةَ أوساخ أيدي النّاس...«. أبو جعفر محمَّ
الكتب  دار  )طهران:  الرابعة،  ط:  آخوندي،  د  ومحمَّ آخوندي  وعلي  الخرسان  حسن  تحقيق:  الأحكام، 

العِلميّة، 1365هـ.ش ]1986م[(، ج 4، ص 58، باب ما يحلّ لبِنَي هاشم، ويحرم من الزكاة.



الجهاد في الإسلام290

)الكافي( وُصِفَت الصدقات بأنهّا »أوساخ أموال النّاس«))). ولكن هل الله تعالى يأخذ أوساخ 

النّاس؟ يا لها من فكرة دنيئة ومخجلة!

القرآنية  الآية  تعارض  لها  المشابهة  والروايات  مسلم[  صحيح  ]في  المذكورة  الرواية  إنَّ 

آخذًا  بوصفه  تعالى  الله  وذكرت  رفيعًا  قدسياً  طابعًا  الصدقات  على  أضفت  التي  المذكورة 

للصدقات، ومِن ثمََّ فإنَّ الرواية المعارضة للقرآن الكريم مردودة.

الدليل الخامس: ذكُِرَ في القرآن الكريم: »لا تبُْطِلوا صَدَقاتكُِم بِالمَنّ وَالأذَى« ]البقرة: 264[. 

النّاس  أوساخ  الصدقات  تعالى  اللهُ  يعدّ  أن  نتساءل: كيف يمكن  أن  لنا  الآية  في ضوء هذه 

ومن دون أن يلُحَق أذى بِمَن يأخذها؟ تقول هذه الآية الكريمة أنَّكم إذا ألحقتم أذى بآخذ 

الصدقات فإنَّ صدقاتكم ستبطل؛ في ضوء هذا المعنى كيف يمكن أن تتصف الصدقةُ عند 

الله بصفةٍ )أوساخ النّاس( تؤذي آخذَها وتؤدّي إلى بطلانها؟ لذا نستنتج أنَّ الروايةَ المذكورة 

معارضِة لهذه الآية أيضًا، وإنهّا مردودة لهذا الدليل.

أرَصَْدَ  فقََدْ  وَليًِّا  ليِ  أهََانَ  »مَنْ  يقول:  تعالى  اللهَ  أنَّ  الحديث  في  وَردََ  السادس:  الدليل 

لمُِحَارَبتَِي‌«))). هل يمكن أن نقول بأنَّ اللهَ تعالى –الذي أولى كلّ هذه الأهمية بكرامة الإنسان 

عَ قانوناً يؤدّي إلى تحقير وإهانة آخذي  المؤمن، وَعَدَّ إهانته وازدراءه بمثابة محاربته- قد شَرَّ

الصدقات بنحو دائم، وأن يكونوا أذلّء بين النّاس؟! لقد وَردََ في رواية حمّاد بن عيسى –التي 

رواها الشيخُ الطوسيُّ في )التهذيب(، أنَّ اللهَ تعالى خصّصَ الخمسَ لبِني هاشم لكِي لا يأخذوا 

-بحسب هذه  الصدقات  آخذ  إنَّ  والمسكنة«))).  ل  الذُّ يكونوا في »موضع  لا  ولكي  الصدقةَ، 

الرواية- في موضع الذلّ والمسكنة، وهذا ما يدعو للِتساؤل: هل يمكن أن يشرّع اللهُ تعالى 

ةً لهَُمْ دُونَ مَسَاكيِِن النَّاسِ وأبَنَْاءِ سَبِيلِهِمْ عِوَضًا لهَُمْ مِنْ صَدَقاَتِ النَّاسِ  ا جَعَلَ اللَّهُ هَذَا الخُْمُسَ خَاصَّ »إنََِّ 	(((
ةً...«.  تنَْزِيهًا مِنَ اللَّهِ لهَُمْ لقَِراَبتَِهِمْ بِرسَُولِ اللَّهِ ص وكَراَمَةً مِنَ اللَّهِ لهَُمْ عَنْ أوَْسَاخِ النَّاسِ فجََعَلَ لهَُمْ خَاصَّ
د بن يعقوب بن إسحاق الكليني، الفروع من الكافي، المصدر السابق، ج 1، ص 540، باَبُ الفَْيْ‌ءِ  محمَّ

والْنَفَْالِ وتفَْسِيرِ الخُْمُسِ وحُدُودِهِ ومَا يجَِبُ فِيهِ‌.
لام قاَلَ: قاَلَ رسَُولُ اللَّهِ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ:‌ قاَلَ اللَّهُ  »عَنْ حَمَّدِ بنِْ بشَِيٍر عَنْ أبَِ عَبْدِ اللَّهِ عليهِ السَّ 	(((
د بن يعقوب بن إسحاق الكليني، الفروع من  تبََاركََ وتعََالَ: مَنْ أهََانَ لِ وَليًِّا فقََدْ أرَصَْدَ لمُِحَارَبتَِي‌«. محمَّ

الكافي، المصدر السابق، ج 2، ص 351، باَبُ مَنْ آذَى المُْسْلِمِيَن واحْتقََرهَُمْ‌.
لام  )))	 »... عن حماد بن عيسى قال: رواه لي بعض أصحابنا ذكره عن العبد الصالح أبي الحسن الأول عليهِ السَّ
قال... وإنّا جَعَلَ اللهُ هذا الخمسَ خاصّة لهم دون مساكين النّاس وأبناء سبيلهم عوضًا لهم من صدقات 
الناس تنزيها لهم من الله لقرابتهم من رسول الله صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، وكرامةً لهم من أوساخ النّاس 
د  فجَعَلَ لهم خاصّة مِن عنده ما يغنيهم به عن أن يصيرهم في موضع الذل والمسكنة...«. أبو جعفر محمَّ

الطوسي، تهذيب الأحكام، المصدر السابق، ج 4، ص 129، باب قسمة الغنائم.



291 رابعل الالفص: الحرب غنائم

)وهو الذي يعَدّ تحقير المؤمن ذنباً عظيمًا( قانوناً يصف الصدقات بمثل هذا الوصف ويؤدّي 

إلى تحقير المؤمنين وآخذي الصدقات؟ بالطبع لا يمكن ذلك، ولهذا الدليل لا يمكن القبول 

بن  إنَّ رواية حمّاد  النّاس«. فضلً عن ذلك  أيدي  أوساخ  بإنَّ »الصدقات  تقول  التي  بالرواية 

عيسى ترسم تفوّقاً عِرقيًا وعنصرياً لبَِني هاشم، وهو ما يعارض روح الإسلام؛ ذلك أنَّ الإسِلامَ لا 

يريد أبدًا عدم ازدراء وتحقير بني هاشم على حساب تحقير مَن لا يكون مِن بني هاشم. فلذا 

إنَّ هذا الجزء من رواية حمّاد مردودٌ.

مِن  ﴿خُذْ  تعالى:  قولهَُ  اعتمدوا  النّاس«  أوساخ  »الصدقات  بأنَّ  القائلون  السابع:  الدليل 

الذي  الماء  أنَّه مثلما يكون  ]التوبة: 103[، وتصوّروا  وَتزَُكّيهم بها﴾  تطُهِرهُم  أمَوالهِم صَدَقةً 

التي تطهر الإنسان وتزكّيه تحمل  أيضًا  البدن حاملً لتلك الأوساخ فإنَّ الصدقةَ  يزيل أوساخ 

إنمّا هو  الزكاة  إيتاء  بوساطة  الإنسان  تطهير  غير صحيح، لأنَّ  التصوّر  أنَّ هذا  بيد  الأوساخ. 

تطهير معنويّ، والأمر مثل الآية السادسة من سورة المائدة: ﴿وَلكِن يرُيدُ ليُِطهَركُم﴾ التي تقول 

أنَّ الله تعالى يريد بوساطة الوضوء والغسل والتيمم أن يطهركم، وهو تطهيرٌ معنويّ. وإذن 

الصدقة ليست أوساخًا، ولا هي حاملة للأوساخ.

بن  الله  عبد  رواه  حديث  في  لام  السَّ عليهِ  الصادق  جعفر  الإمام  يقول  الثامن:  الدليل 

رهَْمَ وَإِنِّي لمَِنْ أكَْثرَِ أهَْلِ المَْدِينَةِ مَالً مَا أرُِيدُ بِذَلكَِ إِلَّ أنَْ  بكير: »إِنِّي لَخُذُ مِنْ أحََدِكمُُ الدِّ

علة  باب  الشرائع())) ضمن  )علل  في  الحديث  هذا  الصدوق  الشيخ  ذكر  وقد  تطُهََّرُوا«))). 

أخذ الخمس. هذا يعني أن معنى الحديث هو أنيّ آخذ الخمس منكم ليس لحاجتي إليه، 

بل لتطهيركم، لأنَّ في دفع الخمس رياضة روحية وتهذيب وتزكية للنفس، وإنهّا ضرب من 

الطهارة المعنوية، ولا يمكن مطلقًا أن نقرن أموال الخمس بأوساخ أيدي الناس. أمّا إذا قلنا 

بأنَّ »الزكاةَ أوساخ النّاس، لأنَّ أموال الزكاة تطهرهم وتزكّيهم« فيجب عند ذلك أن نقول بأنَّ 

الخمس أيضًا أوساخ النّاس. في حين إنَّ الأمرَ ليس كذلك، بل إنهّ يؤدّي إلى طهارة معنوية 

ولا غير.

لأخذ  المتصدّين  بأنَّ  نقول  أن  لوَجب  النّاس  أوساخ  الصدقات  كانت  إذا  التاسع:  الدليل 

أموال الزكاة وجَمعها مهمّتهم نقل أوساخ النّاس مِن هنا إلى هناك، مثل عمّال دوائر البَلدَية 

المعنيين بنقل النفايات؛ ومع فارق واحد، وهو أن عمّال دوائر البلدية يدفنون النفايات في 

)))	 الحر العاملي، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشّيعة، المصدر السابق، ج 30، ص 484.
د بن علي بن بابويه القمي )المعروف بالشّيخ الصدوق(، علل الشرائع، )النجف: منشورات المكتبة  )))	 محمَّ

الحيدرية، د.ت(، ج 2، ص 377.



الجهاد في الإسلام292

الطمر الصحيّ، في حين إنَّ المتصدين لأخذ الزكاة يأكلون أوساخ النّاس أو يؤُكلِونها للِآخرين، 

ويا لها من صورة قبيحة!

الدليل العاشر: قيل أنَّ المتصدّين لجمع الصدقات والعاملين عليها يجب أن يكونوا من غير 

بني هاشم، لأنّ الصدقة حرامٌ على بني هاشم. مِن لوازم هذا القول هو أن يتقاضى العاملون على 

الصدقات أجورهَم مِن باب الصدقة، أي إنَّ أجورهَم كالصدقة، وليست أجوراً لقِاء جُهدٍ يبذلونه. 

بعبارةٍ أخرى إنَّهم يبذلون الجهد، ولكن لا يتقاضون الأجَر، إذ يجب أن ينالوا حقوقهم من باب 

الصدقة ومع شيء من الذلّ والمسكنة، وأن يأكلوا من أوساخ النّاس! لقد أفتى الشيخُ الطوسيُّ 

بذلك )في كتاب الخلاف())) مستندًا إلى الرواية متقدّمة الذكر. بيد أنَّ في هذا الأمر ظلم كبير، 

إذ يبذل العامل على الصدقات جهدًا ولكن لا يتقاضى أجراً لقاء جهده، بل يعُطى صدقةً وهو في 

ذلُّ ومسكنة. في حين إنَّ آية الصدقات جعلت »تقاضي العاملين على الصدقات أجورهَم« معلقًّا 

على الوصف، حيث قالت: ﴿وَالعامِلين عَليَها﴾، أي، العاملون على الصدقات، لأنَّهم يعملون على 

هم بوصفه أجرهَم، وليس من باب الصدقة.  تجميع الصدقات وتوزيعها، ولذا يجب أن ينالوا حقَّ

فما تقوله آية الصدقات هو أنَّ الفقراء والمساكين يأخذون الصدقات لحاجتهم، ولكنَّ العاملين 

على الصدقات يتقاضون الأجرَ لقاء عملهم وجهدهم. ولذا إنَّ فتوى الشيخ الطوسي والآخرين 

التي استندت إلى الرواية آنفة الذكر، )حيث قيل أنَّ العاملين على الصدقات يجب أن يأخذوا 

أجورهَم من باب الصدقة وليس من باب الأجر(، غير صحيحة. فكيف يمكن للِحكومة الإسِلاميّة أن 

تفرض كلّ هذا الذل والمسكنة الدائمَين على موظفّي الصدقات، وأن تجعلهم يتقاضون أجورهم 

من باب الصدقة ومع التحقير والذل والمسكنة؟! ومن هنا تتضح لنا النتائج المؤسفة والمخجلة 

المترتبة على اعتماد هذه الرواية الفاقدة للاعتبار، فالإسِلام المبنيّ على الحكمة بريء من مثل 

هذه المآلات والنتائج، وإنَّ نبيَّه الحكيم أيضًا مبَرأٌ من ذلك، والأهم من كلّ ذلك أنّ الله الذي 

أوحى الإسلام مبرأٌ من مثل هذه النتائج.

العبّاس وعبد  بن  الفضل  أنَّ  إلى ملحظٍ مهم، وهو  ننوّه  أن  الصدد  اللازم في هذا  ومن 

المطلّب بن ربيعة اللذين ذهبا إلى النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ليجعلهم ضمن العالمين 

على الصدقات، كانا يريدان أن يحصلا على أجرٍ لقاء عملهم وجهدهم، وليس أن يأخذا شيئاً 

من الصدقات. إذن حتىّ لو افترضنا أنَّ الصدقةَ حرامٌ على بني هاشم فإنَّ تقاضي الأجر غير 

حرام عليهم. افترضوا أنَّ أحدًا من الذين لا تحرم عليه الصدقة قد أخذ الصدقة، وإنَّ عاملً 

)))	 »لا يجوز لأحدٍ مِن ذوي القربى أن يكون عاملً في الصدقات، لأنَّ الزكاةَ محرَّمةٌ عليهم، وبه قال الشافعي 
د الطوسي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 231. وأكثر أصحابه«. أبو جعفر محمَّ



293 رابعل الالفص: الحرب غنائم

هاشميًا يعمل له، وربّ العمل هذا يعطيه أجرهَ من تلك الصدقة. هنا لا يمكن أن نقول بأنَّ 

هذا العامِل الهاشميّ لا يحقّ له أن يتقاضى أجره من ربّ العمل بحجّة أن الصدقة حرامٌ على 

بني هاشم، لأنَّ هذا العامل لا يأخذ شيئاً من باب الصدقة، بل ما يأخذه ويتقاضاه هو أجره 

لقاء عمله وجهده.

الدليل الحادي عشر: بعََثَ رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ بالإمام عليّ بن أبي طالب 

لام إلى نجران ليجمع صدقاتهم وجزيتهم ويعود))). ما يثُير التساؤل هنا هو مهمّة  عليهِ السَّ

له مِن عمل قبيح ومقرف! وفي  يا  الإمام علي، فهل كان مأمورًا بجمع أوساخ أهل نجران؟ 

لام عبد  الكامل، ولىّ الإمامُ علي بن أبي طالب عليهِ السَّ ابن الأثير في  حادثةٍ أخرى يرويها 

الله بن عبّاس عاملً على البصرة ليجمع الصدقات وينظمّ شؤون الجند))). ولنا أن نتساءل هنا 

أيضًا ونقول: هل كان ابن عبّاس مأمورًا بجمع أوساخ النّاس في البصرة؟ يا له من عمل مقيت!

الدليل الثاني عشر: يقول الفقهاء بأنهّ »يجوز أن يصُرفَ مِن سَهمِ سبيل الله في الزكاة مالٌ 

لسَِدّ نفقات المجاهدين المتطوعين في الحرب، وكذلك يمكن إعطاء ذلك للِفقير لأدَاءِ مناسك 

الحجّ، ويجوز أيضًا أنْ يشتري مِن الزكاة مِن سَهمِ سبيل الله كتاباً أو قرآناً أو دعاء ويوقفه‌«))). 

في ضوء هذا الحكم لنا أن نتساءل ونقول: هل المجاهد في جبهة الجهاد، والذاهب إلى أداء 

مناسك الحجّ في بيت الله الحرام، وعالمِ الدين الذي يشتري ما يحتاجه من الكتب، بما في 

ذلك القرآن الكريم، هل كلّ هؤلاء يقومون بهذه الأمور مِن أوساخ النّاس؟ وهل القرآن تتمّ 

مبادلته بأوساخ النّاس؟ يا لها مِن فكرة بائسة ومخجلة!

الدليل الثالث عشر: يقول الفقهاء أنَّ »صدقات بني هاشم بعضهم على بعض تحلّ لهم«))). 

ما يثير التساؤل هنا هو أليست صدقات بني هاشم أوساخًا؟ إذا لم تكن أوساخًا فما الدليل 

على ذلك؟ وإذا كانت أوساخًا فما الدليل الذي يجعلها كذلك؟ هل جواز إعطائها للنّبيّ وآله 

)))	 ينُظر: عزّ الدين بن الأثير، الكامل في التاريخ، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، ط: الأولى، )بيروت: دار 
الكتاب العربي، 1997(، ج 2، ص 165.

دَقاَتُ  نَةَ عَبْدُ اللَّهِ بنُْ عَبَّاسٍ، وَقدَْ ذكََرنْاَ الخِْتِلفََ فِ أمَْرهِِ، وكََانَ إلِيَْهِ الصَّ ةِ هَذِهِ السَّ )))	 »وكََانَ عَامِلهَُ عَلَ البَْصَْ
وَالجُْنْدُ«. المصدر نفسه، ج 2، ص 748.

)))	 ورد ذلك في مجمل الكتب والرسائل الفقهية، ينُظر على سبيل المثال: مرتضى البروجردي، المستند في شرح 
العروة الوثقى، تقرير أبحاث السيد أبو القاسم الموسوي الخوئي، )قم: مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، 

د.ت(، ج 24، ص 333-331.
د الجواهريّ، الواضح في شرح  )))	 وَردََ هذا الحكمُ في مجمل الكتب الفقهيّة؛ ينُظرَ على سبيل المثال: محمَّ

العروة الوثقى، )العارف للمطبوعات، د.ت(، ج 8، ص 185.



الجهاد في الإسلام294

لة بالازدراء تلك التي  يعود إلى كون هذه الأوساخ مِن بني هاشم؟ كم هي فكرة بائسة ومحمَّ

تقول: »يحلّ للنَّبيّ وآله أن يصرفوا أوساخ بني هاشم«!

أنَّ  داود)))-  أبي  ما جاء في سنن  المذكورة –بحسب  الرواية  وَردََ في  الرابع عشر:  الدليل 

الفضل بن العبّاس وعبد المطلّب بن ربيعة اللذين جاءا إلى رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ 

ليعيّنهما في جمع الصدقات، قالا له صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ: »أحَْبَبْنَا أنَْ نتَزَوََّجَ وَأنَتَْ ياَ رسَُولَ 

اللَّهِ، أبَرَُّ النَّاسِ، وَأوَْصَلهُُمْ، وَليَْسَ عِنْدَ أبَوََينَْا مَا يصُْدِقاَنِ عَنَّا«. في حين إنَّ العبّاس وربيعة، )أي 

والدا الفضل وعبد المطلّب(، وَبِحَسَبِ ما وَردََ في )سيرة ابن هشام(، كانا تاجرَين)))، وإنَّ رسولَ 

الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ألغى في حجّة الوداع الديون الربوية التي كان يطلبها العباّسُ من 

النّاس، إذ قال في خطبته في حجّة الوداع: »قضى اللهُ أنهّ لا ربا، وإنَّ ربا عبّاس بن عبد المطلب 

موضوعٌ كلهّ«))). إذن كيف يمكن للِعبّاس بن عبد المطلّب الذي كان تاجراً مرابيًا ويطلب النّاسَ 

أموالً حتىّ يوم حجّة الوداع، وألغى النبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أرباحه من الربا، كيف 

يمكن له أن يكون فقيراً وغير قادر على تزويج ابنه ودفع صداق زوجه؟ ألم يفكّر صانعُ هذه 

الرواية بأنْ يضعها بطريقةٍ لا يكون كذبها واضحًا بهذا القدر؟

الدليل الخامس عشر: الجواب المنسوب للِنبيّ الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في الرواية 

المذكورة لا يتناسبُ مِن أيّ جهة مع المطلب الذي عرضه كلٌّ من الفضل بن العبّاس وعبد 

المطلّب بن ربيعة. لأنَّ هؤلاء طلبا من النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ أن يوظفّهما لجمع 

الصدقات ليحصلا على مرتَّبٍ لقاء العمل الذي يقومان به؛ وإنَّ الجواب المنسوب للنَّبي صلَّى 

د صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ  اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ على مطلبهما هو أنَّ الصدقةَ حرام على آل محمَّ

وسلَّمَ! أي إنَّ الفضلَ بن العبّاس وعبد المطلّب بن ربيعة المنتميان لآل النَّبيّ لا يحقّ لهما 

أخذ الصدقة؛ بيد أنَّ هذا الجواب لا يتناسب مطلقًا مع مطلبهما، لأنَّهما لم يطالبا بالصدقة 

ليِحصلا على مثل هذا الرد، بل كانا يطالبان بفرصةِ عمل، وإنَّ المطالبة بفرصةِ عمل لا يرُدّ 

دٍ«، بل الجواب عن مثل هذا المطلب غير ذلك،  دَقةََ لَ تنَْبَغِي لِلِ مُحَمَّ عليها بالقول: »إنَِّ الصَّ

فقد يمكن الردّ عليهما بالقول: العمل الذي تطالبان به غير مُتاح في الوقت الراهن.

جِسْتاني، سنن أبي داود، المصدر السابق، ج 3، ص 147. ينُظرَ: أبو داود سليمان بن الأشعث الأزدي السِّ 	(((
»وكان العبّاس وربيعة رجلين تاجرين، وكانا إذا شاعا في بعض العرب، فسئلا ممن هما؟ قالا: نحن بنو آكل  	(((
المرار، يتعززان بذلك، وذلك أن كندة كانوا ملوكًا«. ابن هشام الحميري، السيرة النبوية، تحقيق: محمد 

د علي صبيح وأولاده، د.ت(، ج 4، ص 1006. محيي الدين عبد الحميد، )القاهرة: مكتبة محمَّ
المصدر نفسه، ج 4، ص 1022. 	(((



295 رابعل الالفص: الحرب غنائم

ا في وضع الفضائل والمناقب لبِني هاشم، وعلى  لقد كان صنّاع هذه الرواية منهمكين جدًّ

رأسهم خلفاء بني العبّاس، ولشِدّة انهماكهم في ذلك نسوا أنَّ عَمَلهَُم هذا قد يجعل رسولَ الله 

صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في مقام غير المدرك وغير المطلّع على ضوابط الكلام وأحكامه، ففي 

ضوء روايتهم الموضوعة هذه بدا رسولُ الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ كأنهّ لا يعلم شيئاً عن 

مقتضى الحال، وإنهّ يردّ بأجوبةٍ غير مترابطة وغير متناسبة مع مطلب مخاطبَه، والعياذ بالله!

إليهم عملً رائجًا  التقربّ  العبّاس من أجل  الفضائل والمناقب لخلفاءِ بني  لقد كان وضع 

واعتيادياً؛ فمِن جملة الفضائل التي وضعوها وقتذاك هي أنَّ بني العباّس تغُفَر ذنوبهم لكِونهِم 

من أهل بيت النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. هذا ما نجده في كثيرٍ من مثل هذه الروايات، 

حتىّ رُوي أنَّ هارون الرشيد قال ذات يوم لشِيبان »عِظني؛ قال: لئن تصَحبْ مَن يخوّفك حتىّ 

يدرككَ الأمَن خَيرٌ لكََ مِن أنْ تصَحب مَن يؤمّنكَ حتىّ يدركك الخوف؛ فقال الرشيد: فسَّر لي هذا، 

قال: مَن يقول لك: أنتَ مسؤول عن الرعية فاتق الله أنَصَحُ لكََ ممَن يقول: أنتم أهل بيت مغفورٌ 

لكم، وأنتم قرابة نبيّكم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ؛ فبكى الرشيدُ حتىّ رحمه مَن حوله«))).

إذن في مثل هذه البيئة، حيث يسهل وضع المناقب والفضائل لبني العباّس، من الطبيعي 

جدًا أن تصُنَع مثل هذه الرواية التي تعَُدّ الصَدَقةَ أوساخ النّاس وتحرمّها على بني هاشم وتضع 

الخمسَ بدلً عن الصدقات. وقد بات خلفاء بني العبّاس أكثر مَن استغلّ هذه الرواية الموضوعة 

ليقدّموا أنفسهم على أنهّم العِرق الأسمى، كلّ ذلك من أجل تعزيز وإحكام سلطتهم على النّاس.

إنَّ النهج العِلمي يحتمّ علينا أن نقول بأنَّ رواةَ الحديث في عصـر الخلفاء العبّاسيين –

وقتئذْ كانت الأحاديث النبويةّ تدوَّن بنحو واسع- كانوا متأثرّين إلى حدّ بعيد بالمناخ السياسي 

السائد آنذاك، إذ كان التنافس بين بني العبّاس وبني عليّ في ذروته. وفي مثل هذه البيئة 

دوّنتَْ مثل هذه الرواية ]المذكورة في صحيح مسلم[، حتىّ إن التنافس بين الإمام علي عليهِ 

لام والعبّاس والفضل بن عباس قد تسرَّب إلى متنها، وبنحوٍ نجد واضعيها قد حاولوا الإشارةَ  السَّ

إلى حسد عليّ بن أبي طالب تجاه الفضل بن عبّاس وعبد المطلّب بن ربيعة، مشيرين إلى 

زواجه من السيّدة فاطمة الزهراء P، ليكشفوا بذلك عن العقدة النفسية التي يحملونها في 

قلوبهم. لقد كان رواةُ الأخبار المتأثرين بالجوّ السياسي السائد يرومون وضع فضائل للِعبّاس 

وأبناءه، أيْ أجداد الخلفاء العبّاسيين، وأن ينقلوا مناقبَ لهم عن لسان النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ 

يخصصوا  وأن  هاشم-  بني  مِن  –بوصفهم  النّاس  أوساخ  أكَْلِ  عن  ينزهوهم  وأن  وسلَّمَ،  وآلهِ 

عبد الرحمن بن أبي بكر، جلال الدين السيوطي )ت 911هـ(، تاريخ الخلفاء، تحقيق: حمدي الدمرداش،  	(((
ط: الأولى، )د.م، مكتبة نزار مصطفى الباز، 2004(، ص 216.



الجهاد في الإسلام296

صَداق نسائهم من أموال الخمس. إنَّ أمثال هؤلاء الرواة الذين كانوا يصوغون الثقافة العامّة 

بين النّاس قد افتعلوا في هذه الرواية تمييزاً عِرقيًا وعنصرياً وذلك من أجل التقربّ إلى الخلفاء 

العبّاسيين، إذ عدّوا بني هاشم، وفي مقدّمتهم خلفاء بني العبّاس، عِرقاً ساميًا أو متسيّدًا. وهذا 

ما يتعارض تمامًا مع روح الإسلام الذي يدعو إلى المساواة بين بني البشر، أياّ كانت أعراقهم 

وانتماءاتهم وقومياتهم.

للاعتبار وجعلها سائدةً  الفاقدة  الرواية  العبّاسية هذه  للِدولة  الإعلاميُّ  الجهازُ  روَّجَ  وقد 

ومتداولة بين جميع الفئات الاجتماعية، وبنحوٍ تأثَّر بها حتىّ الشيخ الطوسيّ الذي كان يعيش 

الرواية  الرفيعة نجده قد اعتمد هذه  العِلميّة  الرغم مِن مكانته  العبّاسيين، فعلى  في عصر 

واستدلّ بها في كتابه )الخلاف())).

تْ الزكاةَ أوساخ النّاس  هنا يجب أن نعلم بأنَّ الروايات التي وردت في كتب الشيعة وَعَدَّ

أشاعتها  التي  نفسها  الأفكارَ  أعادوا  إذ  آنذاك،  المفتعَل  السياسي  بالجوّ  متأثرّين  رواتهُا  كان 

المنابرُ الإعلامية للِدولة العبّاسية، حتىّ أن عالمًِا بمستوى الشيخ الطوسيّ ورغم مقامه العِلمي 

الرفيع لم يقدر على التخلصّ من تلك الثقافة السائدة والمفتعَلة، ولم يسعه إلا أن يعتمد هذه 

الرواية الفاقدة للاعتبار. إذن، إذا كان الشيخ الطوسيّ كذلك فلا يمكن أن نتوقَّع شيئاً آخر مِن 

رواة الأخبار الأدَنى منزلةً في العِلم والتحقيق، إذ لا يرُجى منهم إلا أن يعيدوا الأفكارَ نفسها 

نقله  بما  الفقهاءُ  كَ  ثمََّ تمسَّ العباّسي. ومِن  البلاط  إعلامُ  التي كان يضعها ويذيعها ويرسّخها 

أمثال هؤلاء الرواة، وأفتوا بالاستناد إلى ما نقلوه. ومن هنا ينبغي أن نقول بأنَّ السياسةَ أثَّرتْ 

على الفقه، وجعلت الفقهاءَ تابعين لها.

بَت هذه الفكرةُ إلى روايات الشيعة؟ كيف تسرَّ

يأخذ  كان  طرفٍ  كلّ  وإنَّ  والشيعة،  السنّة  بين  قائمًا  كان  ثقافيًّا  ترابطاً  أنَّ  جميعًا  نعلم 

الحديثَ عن الآخر. وفي أثناء هذا التبادل الثقافي كان يحدث أحياناً أن يقوم بعض الأفراد غير 

المتقّين بنقل الروايات الموضوعة والمصطنعة للآخرين، منها هذه الرواية المتضمّنة الفكرةَ 

القائلة بأنَّ الزكاةَ أوساخُ النّاس، وأنهّ لا يحلّ على النَّبي صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وآله؛ فقد 

نقلها راوٍ كذّاب، أي أبان بن أبي عياش، وثبُّتتَ في الكتب والمدوّنات الحديثية، بما في ذلك 

يعَُدّ كذّاباً وفاقدًا للاعتبار لدى  كتاب )الكافي(. إنَّ أبان بن أبي عياش الذي كان مِن السنة 

د الطوسي، الخلاف، المصدر السابق، ج 4، ص 232، ]كتاب قسمة الصدقات، مسألة 13[. ينُظر: أبو جعفر محمَّ 	(((



297 رابعل الالفص: الحرب غنائم

علماء الرجال السنة. فقد ترَجَمَ له الذهبيُّ في )ميزان الاعتدال()))، ونقََلَ واحدةً مِن رواياته 

الموضوعة التي قيل فيها أنَّ رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في معرض إشادته بأبي بكر 

قال له: »كأنيّ أنظر إلِيكَ على بابِ الجنةِ تشَفَعُ لأمُّتي«.

مَن رَوى الحديث القائل بأنَّ »الزكاةَ أوساخُ النّاس« هو إبراهيم بن عمر اليماني الذي كان 

راوياً سنيًا، إذ نقََلَ هذا الحديث عن أبان بن أبي عياش المعروف بالكذب؛ وإنَّ حمّاد بن عيسى 

الذي كان راوياً شيعيًا أخذ هذا الحديث عن إبراهيم بن عمر اليماني، وإنَّ إبراهيم بن هاشم الذي 

كان هو الآخر راوياً شيعيًا نقل هذا الحديث عن حمّاد بن عيسى، ثمّ نقله ابنه عليّ بن إبراهيم 

عن أبيه إبراهيم بن هاشم، إلى أن رواه الكُلينيُّ في كتابه )الكافي( نقلً عن عليّ بن إبراهيم))).

من هنا يمكن أن نشهد كيف أتيح لحديث موضوعٍ أن يتسربّ بوساطة راوٍ كذّاب مثل 

أبان بن أبي عيّاش، ويتناقل من راوٍ إلى آخر، ومن كتابٍ إلى كتابٍ آخر، حتىّ وصل إلى كتاب 

)الكافي(، واستنُِدَ إليه واستنُبِطَ منه حُكمٌ شرعيّ. وقد تحوّل على مرّ الزمان وبوساطة تكراره 

الخلفاء  رأسهم  وعلى  هاشم،  بني  بأنَّ  يعتقدون  الجميع  بات  إذ  راسخة،  وثقافة  فكرةٍ  إلى 

العبّاسيين، يمثلّون عِرقاً ساميًا، وأنَّ الزكاة أوساخ النّاس وحرامٌ عليهم، وخُصص لهم الخمسُ 

بدلً عن ذلك. في حين إنَّ جذور هذه الفكرة تعود إلى حديث مطلّب بن ربيعة التي تقدّم 

الفاقد للاعتبار  ذكرها نقلً عن صحيح مسلم وسنن أبي داود، وقد فصّلنا القول في سندها 

ولذا لا  الكريم.  للقرآن  منها معارضتها  الضعف،  نقاط  العديد من  ينطوي على  الذي  ومتنها 

ينبغي مطلقًا الاستناد إلى هكذا رواية لإثبات الحكم الشرعي.

ومن نافلة القول الإشارة إلى أنَّ مضمون هذا الحديث قد وَردََ في موضع آخر من كتاب 

مِن جملة ما ذكره الذَهبيُّ حول هذا الراوي: »قال أحمد: هو متروك الحديث، كان وكيع إذا مرّ على  	(((
حديثه يقول رجل، ولا يسميه، استضعافاً له. وقال يحيى بن معين: متروك. وقال مرة: ضعيف. وقال أبو 
إسحاق السعدي الجوزجاني: ساقط. وقال النسائي: متروك، ثم ساق ابن عدي لأبان جملة أحاديث منكرة«. 
د  د بن أحمد بن عثمان بن قاَيْاز الذهبي، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: علي محمَّ ينُظرَ: محمَّ

البجاوي، ط: الأولى، )بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، 1963(، ج 1، ص 13-10.
سلسلة رواة الحديث المنقول في الكافي ومتنه: »عَلُِّ بنُْ إِبرْاَهِيمَ عَنْ أبَِيهِ عَنْ حَمَّدِ بنِْ عِيسَ عَنْ إِبرْاَهِيمَ  	(((
لام يقَُولُ:‌  بنِْ عُمَرَ اليَْمَنِِّ عَنْ أبَاَنِ بنِْ أبَِ عَيَّاشٍ عَنْ سُليَْمِ بنِْ قيَْسٍ قاَلَ: سَمِعْتُ أمَِيَر المُْؤْمِنِيَن عليهِ السَّ
نحَْنُ وَاللَّهِ الَّذِينَ عَنَى اللَّهُ بِذِي القُْرْبَ الَّذِينَ قرَنَهَُمُ اللَّهُ بِنَفْسِهِ ونبَِيِّهِ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، فقََالَ‌ 
ةً، وَلمَْ  ما أفَاءَ اللَّهُ‌ عَلى‌ رسَُولهِِ مِنْ أهَْلِ القُْرى‌ فلَِلَّهِ وللِرَّسُولِ وَلذِِي القُْرْبى‌ وَاليَْتامى‌ وَالمَْساكيِِن مِنَّا خَاصَّ
د بن يعقوب  دَقةَِ أكَْرمََ اللَّهُ نبَِيَّهُ وَأكَْرمََنَا أنَْ يطُعِْمَنَا أوَْسَاخَ مَا فِ أيَدِْي النَّاسِ«. محمَّ يجَْعَلْ لنََا سَهْمً فِ الصَّ

الكلينيّ، الأصول من الكافي، المصدر السابق، ج 1، ص 539.



الجهاد في الإسلام298

)الكافي()))، وكذلك في )تفسير العيّاشيّ()))، وفي )عيون أخبار الرضا()))، وذلك ضمن حديث 

فاقد للاعتبار؛ مما يتضح أنَّ رواة الأخبار كانوا تحت تأثير تلك الثقافة المصطنعة والسائدة 

التي روّجتها المنابر الإعلامية للدولة العبّاسية، حتىّ قبلوا ما كان سائدًا بين النّاس. وما يجب 

قوله حول هذا التبادل الثقافي هو أنَّ الرواة الشيعة الذين نقلوا عن السنّة هذا الحديث الفاقد 

أنهّم قبَلوا هذه الفكرة المعارضة للِمنظور الإسلامي،  للاعتبار قد تضرروا وأضرّوا في آن، إذ 

القائلة بالتفوّق العِرقي لبني هاشم، وقد روّجوها أيضًا.

بالنظر إلى مجمل ما قيل في هذا الصدد فإنَّ الحديث المعنيّ وكذلك الأحاديث والروايات 

المنسجمة مع مضمونه معارضة للقرآن ومخالفة لروح الإسلام، ومن ثمََّ لا يعُتدّ بها مطلقًا. ولذا 

إنَّ أموال الزكاة ليست أوساخ النّاس، بل لها قداسة خاصّة، لأنَّ آخذها هو الله سبحانه وتعالى. 

وبناءً على هذا ليس ثمّة فرق يميّز الزكاةَ عن الخمس والأنفال وغيرها من المصادر المالية 

الإسلامية، فكلّ هذه الموارد المالية تشكّل بيت المال الإسلامي، ويمكن صرفها لسدّ احتياجات 

الفقراء، سواء أكانوا من بني هاشم أو من غير بني هاشم، وكذلك لتلبية احتياجات أخرى في 

المجتمع مثل تأمين نفقات القوّات العسكرية، وكذلك بناء الجسور وتعبيد الطرق، وتأسيس 

دار الأيتام والمراكز العِلمية وما شاكل ذلك.

الفاقد  الحديث  بهذا  وتمسّكوا  الطوسيّ  الشيخَ  اتبّعوا  الذين  الفقهاءَ  أنَّ  البديهي  ومن 

للاعتبار وأفتوا بالاستناد إلى مضمونه يجب عليهم أن يعيدوا النظرَ في فتواهم بنحوٍ جاد، وألا 

د بن يعقوب الكليني، الفروع من الكافي، المصدر السابق، ج 4، ص 58، الحديث الثاني من  ينُظر: محمَّ 	(((
دِ بنِْ  دٍ عَنْ حَرِيزٍ عَنْ مُحَمَّ دَقةَِ لبَِنِي هَاشِمٍ ومَوَاليِهِمْ وصِلتَِهِمْ‌: »عَلُِّ بنُْ إِبرْاَهِيمَ عَنْ أبَِيهِ عَنْ حَمَّ باب الصَّ
لام قاَلا: قاَلَ رسَُولُ اللَّهِ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ  مُسْلِمٍ وَأبَِ بصَِيرٍ وزُرَارةََ عَنْ أبَِ جَعْفَرٍ وَأبَِ عَبْدِ اللَّهِ عليهِ السَّ
دَقةََ لَ  دَقةََ أوَْسَاخُ أيَدِْي النَّاسِ وَإنَِّ اللَّهَ قدَْ حَرَّمَ عَلََّ مِنْهَا وَمِنْ غَيْهَِا مَا قدَْ حَرَّمَهُ وَإنَِّ الصَّ وسلَّمَ:‌ إنَِّ الصَّ
تحَِلُّ لبَِنِي عَبْدِ المُْطَّلِبِ. ثمَُّ قاَلَ: أمََا وَاللَّهِ لوَْ قدَْ قمُْتُ عَلَ باَبِ الجَْنَّةِ ثمَُّ أخََذْتُ بِحَلقَْتِهِ لقََدْ عَلِمْتمُْ أِّن 

لَ أؤُْثِرُ عَليَْكُمْ فاَرضَْوْا لِنَفُْسِكُمْ بَِا رضََِ اللَّهُ وَرسَُولهُُ لكَُمْ قاَلوُا قدَْ رضَِينَا«.
لام قال:‌ إنَّ أناسًا مِن بنَي هاشم أتوا رسولَ الله صلَّ اللهُ  »عن العيص بن القاسم عن أبي عبد الله عليهِ السَّ 	(((
عليهِ وآلهِ وسلَّمَ فسألوه أن يستعملهم على صدقة المواشي والنعم، فقالوا: يكون لنا هذا السهم-الذي جعله 
الله للعاملين‌ عَليَهْا- والمُْؤلََّفَةِ قلُوُبهُُمْ‌ فنحن أولى به؛ فقال رسول الله صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ: يا بني عبد 
المطلب، إنَّ الصدقةَ لا تحل لي ولا لكم، ولكن وُعِدتُ الشفاعة، ثمَّ قال: أنا أشهد أنهّ قد وعدها فما ظنكم- يا 
د بن مسعود العياشي، تفسير  بني عبد المطلب إذ أخذت بحلقة باب الجنة؟ أتَروني مؤثراً عليكم غيركم؟‌« محمَّ

العياشي، تحقيق: سيد هاشم رسولي محلّتي، ط: الأولى، )طهران: المطبعة العِلمية، 1380هـ(، ج 2، ص 93.
دٍ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وآَلهِِ، وَهِيَ أوَْسَاخُ أيَدِْي النَّاسِ لَ يحَِلُّ لهَُمْ  دَقةَُ مُحَرَّمَةٌ عَلَ مُحَمَّ »... الصَّ 	(((
د بن علي بن بابويه القمّي الصدوق، عيون أخبار الرضا، )قم:  لِنََّهُمْ طهُِّرُوا مِنْ كُلِّ دَنسٍَ وَوَسَخٍ«. محمَّ

منشورات جهان، د.ت(، ج 1، ص 239.



299 رابعل الالفص: الحرب غنائم

يروّجوا هذه الثقافة المتخلفّة والمعارضِة للِإسلام التي رسّخها المبلغّون ووعاظ السلاطين في 

البلاط العبّاسي، بل يجب عليهم إدانة ذلك ورفضه.

الخلفاء العبّاسيون في هالةٍ من القداسة

ومن  هاشميين  بوصفهم  أنفسَهم  يقدّمون  كانوا  العبّاس  بني  خلفاءَ  أنَّ  نعلم  أن  يجب 

خوا بِقوّةِ جهازهم  أهل بيت النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، وأنَّ لهم قداسة خاصّة. وَقد رسَّ

الرسالة، ويستحقّون كلّ الاحترام والطاعة،  أنَّهم على رأس أهل بيت  الإعلاميّ فكرةً فحواها 

ليتمكّنوا بذلك مِن بسط حُكمِهم وترسيخ سلطتهم على النّاس، حتىّ استطاعوا المحافظة على 

حكمهم ودولتهم لأكثر مِن خمسة قرون.

يرُوى أنَّ الخليفة العباّسي المنصور الدوانيقي لقي أعرابيًا في الشام فقال له: »احمد اللهَ 

يا أعرابيّ الذي رفَعََ عنكم الطاعون بولايتنا أهل البيت«))).

إنَّ مثل هذه الرواية تبيّن أيّ هالة مِن القداسة قد اصطنعها هؤلاء الخلفاء لأنفسِهم، حتىّ 

أنَّ اللهَ قد رفَعََ الطاعون عن النّاس ببركة وجودهم وولايتهم!

وقد رُوي عن المنصور أيضًا –وبحسب ما يذكر السيوطيُّ في )تاريخ الخلفاء(- أنهّ روى 

عن آبائه أنَّ رسولَ الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ قال: »كلّ سَبَب وَنسََب ينَقطعُ يوَمَ القيامة 

إلّ سَبَبي وَنسََبي«))). ما يريده المنصور من مثل هذا الحديث هو أنَّ بني العبّاس هم أهل 

السعادة والنجاة لكونهم نسََب النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، وإنَّ نسبهم لا ينقطع في يوم 

القيامة. وفي حديثٍ آخر نقََلهَُ هارون الرشيد عن المهديّ قال: »سمعتُ المنصور يقول:... قال 

النبيُّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ: مثل أهل بيتي مثل سفينة نوح، من ركب فيها نجا، ومن تأخر 

عنها هلك«))). وفي مثل هذا الحديث أيضًا يريد المنصور أن يقول بأنَّ بني العبّاس على رأس 

أهل بيت النَّبيّ، وأنهّم كسفينة نوح، فكلّ من يتبّعهم سيكون من أهل النجاة، وكلّ من يتخلفّ 

بين من البلاط العباّسي كانوا يروجون دومًا بين النّاس  عنهم يهلك. وقد ذكرنا سلفًا أن المقرَّ

أن الخلفاء العبّاسيين تغُفَر ذنوبهم لكِونهم من أهل بيت النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ.

وفي موضع آخر نجد الخليفةَ العبّاسي الأوّل السفّاح صعد المنبر ]في الكوفة[ حين بويع 

له بالخلافة، وقال بأنَّ اللهَ تعالى قد »اصطفى الإسلامَ لنِفسهِ تكرمة، وَشرفّه وعظمّه، واختاره 

جلال الدين السيوطي، تاريخ الخلفاء، المصدر السابق، ج 1، ص 197. 	(((
المصدر نفسه، ص 201. 	(((
المصدر نفسه، ص 201. 	(((



الجهاد في الإسلام300

لنا وأيدّه بنا، وجعلنا أهله وكهفه وحصنه والقوام به، والذابين عنه والناصرين له، وألزمنا كلمة 

التقوى، وجعلنا أحقّ بها وأهلها، وخصّنا برحم رسول الله وقرابته، وأنشأنا من آبائه، وأنبتنا 

من شجرته، واشتقّنا من نبعته، جعله من أنفسنا عزيزاً عليه ما عنتنا، حريصًا علينا بالمؤمنين 

رؤوفا رحيمًا، وَوَضَعَنا مِن الإسلام وأهله بالموضع الرفيع، وأنزل بذلك على أهل الإسلام كتاباً 

يتُلى عليهم«. ثمَّ قرَأ آيات التطهير والمودّة والفَيء والخمس وقال: »فأعلمهم جلَّ ثناؤه ]في 

نا وَمَودَّتنَا، وَأجَْزلََ مِن الفَيءِ وَالغَنيمةِ نصَيبنَا تكرمةً  هذه الآيات[ فضلنَا، وَأوَْجَبَ عَليَهِم حَقَّ

لنَا، وَفضَلً عَليَنا، وَاللهُ ذو الفَضلِ العَظيم«))). وفي عهد الخليفة العباّسيّ الآخر المعتضد بالله 

أمََرَ بإنشاء كتاب ليُقرأ على النّاس، وقد جاء فيه:

»الحمدُ لله الذي جَعَلَ أميرَ المؤمنين وَسَلَفَهُ الراشدين المهتدين وَرَثةَ خاتمَ النبيين 

وَسَيّد المرسَلين وَالقائمين بالدّين، وَالمقومين لِعبادِه المؤمنين، وَالمستَحفَظين وَدائع 

الحكمة، وَمواريث النبوّة، وَالمستخلفين في الأمّة، وَالمنصورين بالعِزّ وَالمنعة، وَالتأييد 

وَالغَلبَة... وَأسَبَغَ عليهم به النعمة، مِن أهل بيت البركة والرحمة... فجعلهم اللهُ أهل 

تطَهِْيرًا«-ومعدن  وَطَهَّرهَم  الرجسَ  عَنهُم  »أذهَبَ  الدين-  بيت  وأهل  الرحّمة،  بيت 

الحكمة، وَوَرثة النبوّة وَموضع الخلافة، وَأوَجَبَ لهم الفضيلة، وَألزمََ العِبادَ لهم الطّاعة. 

وكان ممن عانده ]أي عاندََ الخليفة العبّاسيّ[ ونابذه، وكذبه وحاربه من عشيرته، العدد 

الأكثر، والسواد الأعظم... وأولهم في كلّ حرب ومناصبه، لا يرفع على الإسِلام رايةً إلا 

كان صاحبها... في كلّ مواطن الحرب، مِن بدر وأحد والخندق والفتح، أبو سفيان بن 

تْ عليهم كلمة  حرب وأشياعه من بنى أمية، الملعونين في كتاب الله... حتّى إذا حَقَّ

العذاب، واستحقوا من الله الانتقام، وملئوا الأرضَ بالجورِ وَالعدوان، وعموا عباد الله 

بالظلم والاقتسار، وَحَلَّتْ عليهم السخطة، ونزلت بهم مِن الله السَطوةُ، أتاحَ اللهُ لهم 

مِن عترةِ نبَيّهِ، وَأهلِ وراثته مَن استخلصَهُم مِنهُم بِخلافتِه، مثل ما أتاحَ اللهُ مِن أسلافِهم 

المؤمنين وَآبائهِم المجاهدين لأوائلِهم الكافرين، فَسَفَكَ اللهُ بِهِم دماءَهم مرتدّين، كما 

سَفَكَ بآبائهم دِماء آباء الكفرة المشركين، وَقَطَعَ اللهُ دابِرَ القَومِ الظالمين«))).

في مثل هذا الجوّ الذي عُرفَِ فيه خلفاء بني العبّاس بوصفهم على رأس بني هاشم، وأنَّهم 

مِن الوجوه والشخصيات المبرَّزة من رجال أهل بيت الرسالة، وفي مثل هذه البيئة التي يرُوَّجُ 

فيها أن آيات التطهير والمودة والخمس والفي قد نزلت في هؤلاء، وأنَّهم الأسرة أو العِرق الأفضل 

والأسمى، من الطبيعي أن يوضَع ويصُنَع حديثٌ يقُال فيه أن الزكاة أوساخ الناس، وأن شأن بني 

ابن جرير الطبري، تاريخ الطبري تاريخ الرسل والملوك، المصدر السابق، ج 7، ص 425. 	(((
المصدر نفسه، ج 10، ص 61-57. 	(((



301  الحرب غنائم

هاشم الذين هم من آل الرسول، وعلى رأسهم بني العبّاس، أعلى وأسمى من أن يأخذوا شيئاً 

من أوساخ النّاس؛ فلكي لا يقُلل من شأنهم المزعوم خصص اللهُ لهم الخمسَ بدلً عن الصدقات.

مَلحَظٌ

إنَّ أعمام النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ وأبناء أعمامه يعَُدّون –في اللغة والعُرف- مِن أهل بيته. والدليل على ذلك أنَّ 
لام يقول في الكتاب التاسع مِن نهج البلاغة: »كَانَ رسَُولُ اللَّهِ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ  الإمِامَ علّي بن أبي طالب عليهِ السَّ
يُوفِ وَالْسَِنَّةِ، فقَُتِلَ عُبَيْدَةُ بنُْ الحَْارثِِ يوَْمَ بدَْرٍ  مَ أهَْلَ بيَْتِهِ فوََقىَ بِهِمْ أصَْحَابهَُ حَرَّ السُّ إذَِا احْمَرَّ البَْأسُْ وَأحَْجَمَ النَّاسُ قدََّ
لام -بحسب هذه العبارة- عَمَّ النَّبيّ وأبناءَ  وَقتُِلَ حَمْزةَُ يوَْمَ أحُُدٍ وَقتُِلَ جَعْفَرٌ يوَْمَ مُؤتْةََ«)1(. لقد عَدَّ الإمامُ علّي عليهِ السَّ
أعمامه مِن أهل البيت. إذن إذا كان الخلفاء العبّاسيون يعدّون أنفسَهم مِن أهل بيت النَّبيّ فلا إشكال عليهم من هذه 
غَ لهم أن يقدّموا أنفسَهم الأسرةَ المميزة والعِرق  الناحية. بل الإشكال يرد من حيث استغلالهم هذه المسألة؛ ما الذي سَوَّ
المتسيّد؟ ولماذا أشاعوا بين النّاس أنَّ بني العبّاس تغُفَر ذنوبهم لكِونهِم من أهل بيت النَّبيّ؟ ثمَّ ارتكبوا كلَّ تلك الجرائم 

الفظيعة تحت راية قرابتهم مِن النَّبيّ!
ومما لا يخفى أنَّ الإعلامَ الحكوميّ في عهد بنَي العبّاس كان يعُظمّ كثيراً مِن شأن أهل بيت النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ 
وسلَّمَ، وكانت تبُّرز بنحو وافر فضائلهم ومكانتهم الرفيعة، وقد كان الرأيُ السائد يفَُسُّ »ذي القربى« في آيتيَ الخمس 
وَالفَيء بمعنى أقرباء النَّبيّ، وهذا ما شهدناه في تصريحات الخليفة العبّاسي الأوّل السفّاح. فكلّ ما كان يقوله الخليفةُ 
والفقهاء  المفسّون  ذلك  في  ويتبعهم  السنّة،  والفقهاء  المفسّون  ويتبنّاه  صحيحًا  يعَُدّ  كان  القرآنية  الآيات  تفسير  في 
الشيعة متأثرين بالإعلام الواسع التابع للِدولة العباسيّة. ومن جملة هذه التفسيرات هو ما قيل في آية المودّة، إذ قالوا 
في تفسيرها بأنَّ اللهَ تعالى جَعَلَ حُبَّ أهل البيت أجراً يعُطى للِنبيّ لقاء جهده في تبليغ الرسالة. وقد تبنّى هذا الرأي 
كثيٌر مِن المفسرين؛ بيد أنَّ الهدفَ الحقيقي من كلّ هذا التعظيم والتفضيل لأهل البيت آنذاك هو أن يعُرفَ الخلفاء 
العباّسيون بوصفهم الوجوه والشخصيات المبرَّزة مِن بين أهل البيت، وَليِؤمن النّاسُ بأنَّ محبتّهم وطاعتهم تكليفٌ شرعيٌّ 
وَواجبٌ عليهم، وَليِكونوا مساندين وداعمين لدِولتِهم. أمّا الشاهد على هذا الأمر فهو أنَّ العباسيين في الوقت الذي كانوا 
يسوقون الآراءَ والأفكارَ لصِالح أهل البيت وَلبِيان فضائلهم، كانوا في الوقت نفسه يمارسون كلّ أنواع الظلم والاضطهاد 
لام. والتنكيل بحقّ آل علّي الذين كانوا مِن أهل البيت، إذ قتَلوا وَسَجنوا وَظلَموا كثيراً مِن الطالبيين مِن آل علّي عليهِ السَّ

د صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ التي أذيعت ورُويتَْ في عصر بني  وقد يتُصوَّر أنَّ المرادَ مِن الروايات المعنية بفضائل آل محمَّ
لام. ولكنَّ الأمرَ ليس كذلك، لأنَّ الزمخشريّ الذي كان معاصًرا للِعباسيين يقول في تفسير آية  العبّاس هم آل علي عليهِ السَّ
المودّة أنَّ الأنصارَ لما ذكروا مآثرهم عند جَدّ الخلفاء العباسيين، قال لهم العبّاس: »لنا الفضل عليكم«. فبَلغََ ذلك رسول 
الله صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ، فأتاهم في مجالسهم فقال كلامًا مؤيدًا لقِول العبّاس. وقد نقََلَ عن النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ 
د مات شهيدًا، مغفورًا له، وبشّه ملك الموت بالجنة، وَفتُِحَ له في  وآلهِ وسلَّمَ أنهّ قال لهم: »مَن ماتَ على حُبّ آلِ محمَّ
قبره بابان إلى الجنة، وَجَعَلَ اللهُ قبرهَ مزارَ ملائكة الرحمة، وَماتَ على السنّة وَالجماعة... ألا وَمَن ماتَ على بغُضِ آلِ 

د لم يشم رائحةَ الجنة«)2(. محمَّ
د في الدرجة الأولى –وفي مثل هذا الحديث- هم بنو العبّاس. ولذلك أشُير في تفسير آية المودّة إلى  المراد من آل محمَّ
د، وذَمّ مَن يموت على بغضهم،  مسألة أفضلية العبّاس وآله، ثمّ جرى الحديث عن الإشادة بَِن يموت على حُبّ آل محمَّ
ليِساق النّاسُ أو الرأي العام آنذاك إلى حبّ الخلفاء العباّسيين وطاعتهم وليجتنبوا بغضهم. وقد قرأنا سَلفًَا في أقوال 
موا  المنصور والسفاح والمعتضد بالله العباسيين أنَّهم عَدّوا آيةَ التطهير وآَيةَ المودّة وآَيةَ الخمس مَعنيّة ومرتبطة بهم، وقدَّ

أنفسَهم أنَّهم على رأس أهل بيت النَّبيّ صلَّ اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ. وَمِن البديهيّ ألا يكون في هذا المضمار أيّ حضور 

ومكانة لعَِلّي بن أبي طالب وآله!

((((((

محمّد الرضي بن الحسن الموسوي ]الشريف الرضّي[، نهج البلاغة، المصدر السابق، ص 369. 	(((
جار الله الزمخشريّ، الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، المصدر السابق، ج 4، ص 221-220. 	(((





303  ادرصالم

المصادر

القرآن الكريم

− الألوسي، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني، روح المعاني في تفسير القرآن 	

العظيم والسبع المثاني، تحقيق: علي عبد الباري عطية، ط: الأولى، )بيروت: دار الكتب 

العلمية، 1415هـ(.

− إبراهيم مصطفى وآخرون، المعجَم الوسيط، )القاهرة، مجمع اللغة العربية، د.ت(.	

− د الجزري )ت 606(:	 ابن الأثير، مجد الدين أبو السعادات المبارك بن محمَّ

د الطناحي،  - النهاية في غريب الحديث والأثر، تحقيق: طاهر أحمد الزاوي ومحمود محمَّ 	

)بيروت: المكتبة العلمية، 1979(.

- جامع الأصول في أحاديث الرسول، تحقيق: عبد القادر الأرناؤوط، ط: الأولى، )مكتبة  	

الحلواني، مطبعة الملاح، مكتبة دار البيان، 1969(.

− ابن الأثير، عزّ الدين، أبو الحسن، علي بن محمد الجزري )ت 630هـ(:	

- أسد الغابة في معرفة الصحابة، تحقيق: علي محمد معوض وعادل أحمد عبد الموجود،  	

ط: الأولى، )بيروت: دار الكتب العِلميّة، 1994م(.

- الكامل في التاريخ، تحقيق: عمر عبد السلام تدمري، ط: الأولى، )بيروت: دار الكتاب  	

العربي، 1997(.

− لتحرير 	 الحاوي  السرائر  أحمد،  بن  منصور  بن  د  محمَّ جعفر  أبو  الحليّ،  إدريس  ابن 

الفتاوي، ط: الثانية، )قم: مؤسسة النشر الإسلامي، 1410هـ(.

− ابن خلدون، عبد الرحمن، ]العِبَر و[ ديوان المبتدأ والخبر في تاريخ العرب والبربر ومن 	

عاصرهم من ذوي الشأن الأكبر، ضبط المتن ووضع الحواشي والفهارس: أ. خليل شحادة، 

مراجعة: د. سهيل زكار، ط: الأولى، )بيروت: دار الفكر، 1981(.

− ابن الهمام السيواسي، كمال الدين محمد بن عبد الواحد، فتح القدير على الهداية، ط: 	



الجهاد في الإسلام304

الأولى، )القاهرة: شركة مكتبة ومطبعة مصفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، 1970(.

− ابن كثير، أبو الفداء إسماعيل بن عمر القرشي:	

التراث العربي،  البداية والنهاية، تحقيق: علي شيري، ط: الأولى، )بيروت: دار إحياء   - 	

.)1998

د حسين شمس الدين، ط: الأولى، )بيروت: دار  - تفسير القرآن العظيم، تحقيق: محمَّ 	

د علي بيضون، 1419هـ(. الكتب العِلميّة، منشورات محمَّ

- تفسير القرآن العظيم، تحقيق: سامي بن محمد السلامة، ط: الثانية، )الرياض: دار طيبة  	

للنشر والتوزيع، 1999م(.

− ابن هشام الحميري، السيرة النبوية، تحقيق: محمد محيي الدين عبد الحميد، )القاهرة: 	

د علي صبيح وأولاده، د.ت(. مكتبة محمَّ

− أبو داود، سليمان بن الأشعث بن إسحاق بن بشير الأزدي السجستاني، سنن أبي داود مع 	

شرحه عون المعبود، )الهند: المطبعة الأنصارية بدهلي، 1323هـ(.

− جِسْتاني، سنن أبي داود، تحقيق: محمد محيي 	 أبو داود سليمان بن الأشعث الأزدي السِّ

الدين عبد الحميد، )بيروت: المكتبة العصرية، د.ت(.

− د عبد القادر عطا، 	 د بن سعد بن منيع، الطبقات الكبرى، تحقيق: محمَّ أبو عبد الله محمَّ

ط: الأولى، )بيروت: دار الكتب العِلمية، 1990(.

− د، الكافي 	 أبو الصلاح الحلبي، تقي ‌الدين بن نجم‌ الدين بن عبيد الله بن عبدالله بن محمَّ

في الفقه، تحقيق: رضا اسُتادي، ط: الأولى، )أصفهان، مكتبة أمير المؤمنين، 1403هـ(.

− بن 	 القاسم عمر  أبي  المغني على مختصر:  د،  بن محمَّ أحمد  بن  الله  قدامة، عبد  ابن 

الوهاب  عبد  الزيني-ومحمود  طه  تحقيق:  الخرقي،  أحمد  بن  الله  عبد  بن  الحسين 

فايد-وعبد القادر عطا ]ت 1404هـ[- ومحمود غانم غيث، ط: الأولى، )القاهرة: مكتبة 

القاهرة، 1969(.

− د بن أحمد، تهذيب التهذيب، ط: الأولى، 	 ابن حجر العسقلاني، أحمد بن علي بن محمَّ

)الهند: مطبعة دائرة المعارف النظامية، 1326هـ(.

− ابن منظور الأنصاري، جمال الدين:	



305  ادرصالم

- لسان العرب، الحواشي: لليازجي وجماعة من اللغويين، ط: الثالثة، )بيروت: دار صادر،  	

1414هـ(.

- مختصر تاريخ دمشق لابن عساكر، تحقيق: روحية النحاس، رياض عبد الحميد مراد،  	

محمد مطيع، ط: الأولى، )دمشق: دار الفكر للطباعة والتوزيع والنشر، 1984(.

− ابن البراّج الطرابلسي، عبد العزيز، المهذَّب، )د.م، مؤسسة النشر الإسلامي، 1406هـ(.	

− د بن 	 د بن إسماعيل بن إبراهيم بن المغيرة، التاريخ الكبير، تحقيق: محمَّ البخاري، محمَّ

د الدباسي ومركز شذا للِبحوث بإشراف محمود بن عبد الفتاح النحال، ط:  صالح بن محمَّ

الأولى، )الرياض: الناشر المتميز للطباعة والنشر والتوزيع، 2019(.

− تقي 	 د  محمَّ تحقيق:  الطاهرة،  العترة  أحكام  في  الناضرة  الحدائق  يوسف،  البحراني، 

الإيرواني، )قم: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسّين، د.ت(.

− البروجردي، مرتضى، المستند في شرح العروة الوثقى، تقرير أبحاث السيد أبو القاسم 	

الموسوي الخوئي، )قم: مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي، د.ت(.

− البلاذري، أحمد بن يحيى بن جابر بن داود، فتوح البلدان، تحقيق: صلاح الدين المنجد، 	

)القاهرة: مكتبة النهضة المصرية، 1956(.

− )كربلاء: 	 الهدى،  نهج  في  السيّارة  والمدرسة  المدرسية  الرحلة  جواد،  د  محمَّ البلاغي، 

مؤسسة الأعلمي(.

− د، الواضح في شرح العروة الوثقى، )العارف للمطبوعات، د.ت(.	 الجواهري، محمَّ

− د بن الحسن، وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، تحقيق 	 الحُرّ العاملي، محمَّ

محمد الرازي، أبو الحسن الشعراني، )بيروت: دار إحياء التراث العربي(.

− د بن الحسن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشّريعة، 	 الحر العاملي، محمَّ

)قم: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث(.

− الحسيني القزويني، عبّاس، زبدة المقال في خمس الرسول والآل، تقريرات دروس السيّد 	

حسين الطباطبائيّ البروجرديّ، )قم: العِلميّة، د.ت(.

− تحقيق: 	 والفروع،  الأصول  علمَي  إلى  النزوع  غنية  زهرة،  بن  علي  بن  حمزة  الحلبي، 

لام، د.ت(. إبراهيم البهادري، )قم: مؤسسة الإمام الصادق عليهِ السَّ



الجهاد في الإسلام306

− د:	 الحليّ، ابن المطهر الحسن بن يوسف بن علي بن محمَّ

- تذكرة الفقهاء، ط: الأولى، )قم: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، 1414هـ(. 	

ط:  اسلامي،  های  پژوهش  بنیاد  تحقيق  الرجال‌،  معرفة  في  الأقوال  خلاصة  ترتيب   - 	

الأولى، )مشهد: الآستانة الرضويةّ المقدّسة، 1381هـ.ش، ]2002م[(.

- مختلف الشيعة في أحكام الشريعة، تحقيق: مؤسسة النشر الإسلامي، ط: الأولى، )قم:  	

مؤسسة النشر الإسلامي لجماعة المدرسين، 1413هـ(.

− الحليّ، نجم الدين جعفر بن الحسن المحقق، شرائع الإسلام في معرفة الحلال والحرام، 	

ط: الرابعة، )قم: مؤسسة إسماعيليان، 1408هـ(.

− الحليّ، جعفر بن الحسن بن يحيى الهذلي، المعتبر في شرح المختصر، ط: الأولى، )قم: 	

مؤسسة سيدّ الشهداء، 1407هـ(.

− الخميني، روح الله:	

- كتاب البيع، )قم: مؤسسة مطبوعاتي إسماعيليان، د.ت(. 	

- صحيفة الإمام، ط: الأولى، )طهران: مؤسسة نشر آثار الإمام الخميني، 1429هـ(. 	

− د بن أحمد بن عثمان بن قاَيمْاز، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، تحقيق: 	 الذهبي، محمَّ

د البجاوي، ط: الأولى، )بيروت: دار المعرفة للطباعة والنشر، 1963(. علي محمَّ

− د بن عمر بن الحسن بن الحسين التيمي، مفاتيح الغيب أو التفسير الكبير، 	 الرازي، محمَّ

ط: الثالثة، )بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1420هـ(.

− الرازي، عبد الرحمن بن محمد بن أبي حاتم، الجرح والتعديل، ط: الأولى، )حيدر آباد 	

الدكن: مجلس دائرة المعارف العثمانية، 1952(.

− الرازي، زين الدين، مختار الصحاح، تحقيق: يوسف الشيخ محمد، ط: الخامسة، )بيروت، 	

صيدا: المكتبة العصرية-الدار النموذجية، 1420هـ(.

− د، المفردات في غريب القرآن، تحقيق 	 الراغب الأصفهاني، أبو القاسم الحسين بن محمَّ

صفوان عدنان الداودي، ط: الأولى، )دمشق، بيروت: دار القلم، الدار الشامية، 1412هـ(.

− د بن أبي العباس أحمد بن حمزة شهاب الدين، نهاية المحتاج 	 الرملي، شمس الدين محمَّ

إلى شرح المنهاج، )بيروت: دار الفكر، 1984م(.



307  ادرصالم

− تاج العروس من جواهر القاموس، )الكويت: وزارة 	 الزبيدي، محمد مرتضى الحسيني، 

الإرشاد والأنباء في الكويت-المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب بدولة الكويت، 

.)2001

− الزرقاني الأزهري، محمد بن عبد الباقي بن يوسف، شرح الزرقاني على موطأ الإمام مالك، 	

تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، ط: الأولى، )القاهرة: مكتبة الثقافة الدينية، 2003م(.

− الزمخشري، جار الله أبو القاسم محمود بن عمرو بن أحمد:	

الكتب  دار  )بيروت:  الأولى،  ط:  السود،  عيون  باسل  محمد  تحقيق  البلاغة،  أساس   - 	

العلمية، 1998(.

- الكشّاف عن حقائق غوامض التنزيل، ط: الثالثة، )بيروت: دار الكتاب العربي، 1407هـ(. 	

− السبحاني، جعفر، سيّد المرسلين دراسة تحليلية شاملة لِلشخصية والسيرة المحمدية، 	

تعريب: جعفر الهادي، ط: الرابعة، )قم: مؤسسة النشر الإسلامي، 1429هـ(.

− والأحكام 	 الفقه  في  العلوية  المراسم  الديلمي،  العزيز  عبد  بن  حمزة  يعلى  أبو  سلار، 

لام، 1414هـ(. النبويّة، )قم: المعاونية الثقافية للمجمع العالمي لأهل البيت عليهِم السَّ

− السيوطي، جلال الدين عبد الرحمن بن أبي بكر:	

- تاريخ الخلفاء، تحقيق: حمدي الدمرداش، ط: الأولى، )د.م، مكتبة نزار مصطفى الباز،  	

.)2004

- الدُرّ المنثور، )بيروت: دار الفكر، د.ت(. 	

− د بن إدريس، الأم، )بيروت: دار المعرفة، د.ت(.	 الشافعي، أبو عبد الله محمَّ

− الشافعي، أبو عبد الله محمد بن إدريس، الأم، ط: الثانية، )بيروت: دار الفكر، 1983(.	

− الشافعي الحلبي، علي بن برهان الدين الحلبي، إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون 	

المعروفة بالسيرة الحلبية، وفي الحواشي: أحمد زيني المشهور بدحلان، السيرة النبويّة 

د علي صبيح وأولاده بميدان الأزهر، 1935(. دية، )مصر: مطبعة محمَّ والآثار المحمَّ

− البلاغة، 	 نهج  الهدى،  علم  الموسوي  الحسين  بن  د  محمَّ الحسن  أبو  الرضي،  الشريف 

تحقيق: صبحي صالح، )بيروت: دار الكتاب اللبناني، د.ت(.

− به 	 انفردت  لما  الانتصار  الهدى،  علم  الموسوي  الحسين  بن  علي  المرتضى،  الشريف 



الجهاد في الإسلام308

الإمامية، تحقيق: السيد حسين الموسوي البروجردي، ط: الأولى، )مشهد: مجمع البحوث 

الإسلامية والآستانة الرضوية المقدسة، 1441هـ(.

−  الصّدوق، أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين ابن موسى بن بابويه القمّي:	

- عيون أخبار الرضا، )قم: منشورات جهان، د.ت(. 	

- علل الشرائع، )النجف: منشورات المكتبة الحيدرية، د.ت(. 	

لام، 1415هـ(. - المقنع، )د.م، مؤسسة الإمام الهادي عليهِ السَّ 	

- مَن لا يحضره الفقيه، تحقيق: علي أكبر غفّاري، ط: الثانية، )قم: مؤسسة النشر الإسلامي  	

التابعة لجماعة المدرسين بقم، 1413هـ(.

- الأمالي، ط: الأولى، )بيروت: مؤسسة الأعلمي، 2009(. 	

− د حسين، الميزان في تفسير القرآن، )قم: منشورات إسماعيليان، د.ت(.	 الطباطبائي، محمَّ

− لجنة 	 وتعليق:  تحقيق  القرآن،  تفسير  في  البيان  مجمع  الحسن،  بن  الفضل  الطبرسي، 

من العلماء والمحققين الأخصائيين، ط: الأولى، )بيروت: مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، 

.)1995

− د بن جرير:	 الطبري، أبو جعفر محمَّ

د شاكر، ط:  القرآن، تحقيق: محمود محمَّ تأويل آي  البيان عن  الطبري جامع  -تفسير  	

الثانية، )مكّة المكرمّة: دار التربية والتراث، د.ت(.

د أبو الفضل إبراهيم، ط: الثانية،  - تاريخ الطبري تاريخ الرسل والملوك، تحقيق: محمَّ 	

)مصر: دار المعارف، 1967(.

− د:	 الطوسي، أبو جعفر محمَّ

- النهاية في مجردّ الفقه والفتاوى، ط: الثانية، )بيروت: دار الكتاب العربي، 1400هـ(. 	

مهدي  والشيخ  الشهرستاني  جواد  والسيد  الشهرستاني  علي  السيد  تحقيق:  الخلاف،   - 	

نجف، ط: الثانية، )قم: مؤسسة النشر الإسلامي، 1420هـ(.

ط:  بهبودي،  باقر  د  ومحمَّ كشفي  تقي  محمّد  تحقيق:  الإماميّة،  فقه  في  المبسوط   - 	

الثالثة، )طهران: المكتبة المرتضويةّ لإحياء آثار الجعفريةّ، 1387هـ(.

- التبيان في تفسير القرآن، )بيروت: دار إحياء التراث العربي(. 	



309  ادرصالم

- تهذيب الأحكام في شرح المقنعة لِلشیخ المفید، تحقيق وتصحيح: حسن الخرسان،  	

د آخوندي، ط: الرابعة، )طهران: دار الكتب العِلميّة، 1365ش(. علي آخوندي، محمَّ

- الجمَل والعقود في العبادات، تصحيح وتحشية: محمد واعظ زاده خراساني، )مشهد:  	

مطبعة جامعة مشهد، 1347ش، ]1969م[(.

جِهِلستون،  جامع  مكتبة  منشورات  )طهران:  الرشاد،  طريق  إلى  الهادي  الاقتصاد   - 	

1400هـ(.

د رضا الأنصاري القمّي، ط: الأولى، )قم: مطبعة  - العُدّة في أصول الفقه، تحقيق: محمَّ 	

ستارة، 1417هـ(.

− د الحسون، 	 د بن علي بن حمزة، الوسيلة إلى نيل الفضيلة، تحقيق: محمَّ الطوسي، محمَّ

ط: الأولى، )قم: منشورات مكتبة آية الله المرعشي النجفي، 1408هـ(.

− اللمعة 	 شرح  في  البهية  الروضة  الثاني[،  ]الشهيد  الدين  نور  بن  الدين  زين  العاملي، 

د كلانتر، )د.م، 1967م(. الدمشقية، تحقيق السيّد محمَّ

− د بن جمال الدين مكّي ]الشهيد الأوّل[، اللُمعة الدمشقيّة في فقه الإمامية، 	 العاملي، محمَّ

)د.م، دار التراث، الدار الإسلامية، د.ت(.

− العاملي الجبعي، محمّد بن علي الموسويّ، مدارك الأحكام، تحقيق: مؤسسة آل البيت 	

لام لإحياء التراث، )قم: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، د.ت(. عليهِم السَّ

− دار 	 )بيروت:  الوضعي،  بالقانون  مقارناً  الإسلاميّ  الجنائي  التشريع  عودة،  القادر  عبد 

الكاتب العربي، د.ت(.

− عبّاس حسن، النحو الوافي، ط: الخامسة عشر، )بيروت: دار المعارف، د.ت(.	

− عبد العزيز عتيق، علم البديع، ط: الأولى، )بيروت: دار النهضة العربية، د.ت(.	

− عبد 	 طه  تحقيق:  النبويّة،  السيرة  المعافري،  الحميري  أيوب  بن  بن هشام  الملك  عبد 

الرؤوف سعد، )د.م: شركة الطباعة الفنية المتحدة، د.ت(.

− )طهران: 	 الخامسة،  ط:  الأميني،  هادي  محمد  تقديم:  والألقاب،  الكُنى  القمّي،  عبّاس 

مكتبة الصدر، 1368ش ]1989م[(.

− د بن مسعود، تفسير العياشي، تحقيق: سيد هاشم رسولي محلّتي، ط: 	 العياشي، محمَّ

الأولى، )طهران: المطبعة العِلمية، 1380هـ(.



الجهاد في الإسلام310

− د محسن، الشافي في العقائد والأخلاق والأحكام، تحقيق: مهدي 	 الفيض الكاشاني، محمَّ

الأنصاري القمي، )طهران: دار اللوح المحفوظ، 1425هـ(.

− العواصم 	 المالكي،  المعافري الإشبيلي  العربي  أبو بكر بن  الله  د بن عبد  القاضي محمَّ

من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي صلّى الله عليه ]وآله[ وسلّم، 

دار  )بيروت:  الثانية،  ط:  الإستانبولي،  مهدي  ومحمود  الخطيب  الدين  محب  تحقيق: 

الجيل، 1987(.

− د بن أحمد شمس الدين، الجامع لأحكام القرآن، تحقيق: أحمد البردوني 	 القرطبي، محمَّ

وإبراهيم أطفيش، ط: الثانية، )القاهرة: دار الكتب المصرية، 1964(.

− كاشف الغطاء، جعفر، كشف الغطاء عن مبهمات الشريعة الغرّاء، تحقيق: مكتب الإعلام 	

الإسلامي فرع خراسان، )د.م، مركز النشر التابع لمكتب الإعلام الإسلامي، د.ت(.

− الكاشاني الحنفي، علاء الدين أبو بكر بن مسعود، بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع، ط: 	

الثانية، )بيروت: دار الكتب العلمية، 1986(.

− الكركي، عليّ بن الحسين، جامع المقاصد في شرح القواعد، ط: الثانية، )قم: مؤسسة 	

آل البيت، 1414هـ(.

− د 	 د بن يعقوب بن إسحاق الرازي، الكافي، تحقيق: علي أكبر غفّاري ومحمَّ الكليني، محمَّ

آخوندي، ط: الرابعة، )طهران: دار الكتب الإسلامية، 1307(.

− محمود عبد الرحمن عبد المنعم، معجم المصطلحات والألفاظ الفقهية، )القاهرة: دار 	

الفضيلة، 1999م(.

− محمد أمين بن عابدين، حاشية رد المحتار على الدر المختار: شرح تنوير الأبصار، ط: 	

الثانية، )القاهرة: شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر، 1966(.

− المجروحين من المحدثين والضعفاء والمتروكين، تحقيق: 	 د بن حبان بن أحمد،  محمَّ

محمود إبراهيم زايد، ط: الأولى، )حلب: دار الواعي، 1396هـ(.

− د رشيد رضا، تفسير القرآن الحكيم )تفسير المنار(، )القاهرة: الهيئة المصرية العامة 	 محمَّ

للكتاب، 1990(.

− د تقي، بحار الأنوار، ط: الثانية، )بيروت: مؤسسة الوفاء، 	 د باقر بن محمَّ المجلسي، محمَّ

1403هـ(.



311  ادرصالم

− المراغي، أحمد مصطفى، علوم البلاغة، )بيروت: دار القلم، د.ت(.	

− د الطاهر بن عاشور، التحرير والتنوير، )تونس: الدار التونسية للنشر، 1984(.	 محمَّ

− المدني، بدر الدين بن فرحون، العدّة في إعراب العمدة، تحقيق: مكتب الهدي لتحقيق 	

التراث، ط: الأولى، )الدوحة: دار الإمام البخاري، د.ت(.

− )قم: 	 الأولى،  ط:  المقنعة،  البغداديّ،  العكبريّ  النعمان  بن  د  محمَّ بن  د  محمَّ المفيد، 

المؤتمر الدولي لألفية الشيخ المفيد، 1413هـ(.

− المنتظري، حسين علي، دراسات في ولاية الفقيه وفقه الدولة الإسلامية، ط: الثانية، )قم: 	

منشورات تفكّر، 1415هـ(.

− النجفي الأصفهاني، محمّد حسن، جواهر الكلام في شرح شرائع الإسلام، ط: السابعة، 	

)بيروت: دار إحياء التراث العربي، 1432هـ(.

− الصحيح »صحيح مسلم«، 	 الجامع  القشيري،  الحجاج بن مسلم  النيسابوري، مسلم بن 

د عزت بن عثمان الزعفران  تحقيق: أحمد بن رفعت بن عثمان حلمي القره حصاري، محمَّ

العامرة،  الطباعة  دار  )تركيا:  الأنقروي،  الله محمد شكري بن حسن  نعمة  أبو  بوليوي، 

1334هـ(.

− النملة، عبد الكريم، المهذّب في علم الأصول المقارن، )الرياض: مكتبة الرشد، 1999م(.	

− د بن عمر بن واقد السهمي، المغازي، تحقيق: د. مارسدن جونس، )لندن: 	 الواقدي، محمَّ

جامعة أكسفورد، 1966م(.

− اليعقوبي، أحمد بن إسحاق، تاريخ اليعقوبي، )النجف: د.ن، د.ت(.	





313  حوار:)لرافدين للمركز امركز م

)R.C.D(:مركز الرافدين للحوار

الشؤون  في  الحوارات  تشجيع  على  يعمل   ،)THINK TANK( مستقل  فكريٌّ  مركز 

التعليمية والثقافية والسياسية والاقتصادية بين النخب كافة؛ لتعزيز التجربة الديمقراطية، 

وتحقيق السلم المجتمعي، ورفد مؤسسات الدولة والمجتمع بالخبرات والرؤى الاستراتيجية؛ 

بالموضوعية  يتسم  للحوار  حُرَّا  فضاءً  المركز  ويمثل  بأدائها،  والارتقاء  دورها  تفعيل  ابتغاء 

دولة  بناء  نحو  العام  الرأي  وتوجيه  القرار  صُنَّاع  لمساعدة  مخرجاته  ويوظِّف  والحياد، 

المؤسسات.

على  تجمعُ  التي  العراق  في  النوعية  التفكير  المراكز  من  للحوار  الرافدين  مركزُ  يعَُدُّ 

في  والمؤثرة  الرؤى  توجيه  في  الناشطة  والأكاديمية  والاقتصادية  السياسيةَ  النخبَ  منبرها 

الأشرف  النجف  مدينة  في   2014/2/2 في  المركز  تأسيس  تم  العام.  والرأي  القرار  صناعة 

على شكل مجموعة افتراضية في العالم الالكتروني تضم عدداً من الأكاديميين والمثقفين 

تسجيل  طريق  عن  القانونية  الصفة  إكسابها  ليتم  لاحقا  الفكرة  تطورت  وقد  والسياسيين، 

الوزراء  لمجلس  العامة  للأمانة  التابعة   NGO الحكومية  غير  المنظمات  دائرة  في  المركز 

العراقي.

الرؤية:

أطيافها  بجميع  القرار  وصناع  النخب  آراء  عندها  تلتقي  ثقافية  محطة  هو  المركز  إن 

الفضاءات  إيجاد  نُ  تحُْسِّ إيجابية  حواريةّ  بيئة  من  يوفره  وبِمَا  والقومية،  والدينية  السياسية 

المشتركة بين تلك الآراء وتسهم في بناء بلدٍ مزدهر.

الرسالة:

تتمثل رسالة المركز بتشجيع وتنمية الحوارات الموضوعية والجادة بين النخب العراقية 

وصناع القرار بما يعزز التجربة الديمقراطية ويحقق السلم المجتمعي والتنمية المستدامة في 

العراق من خلال تحقيق الأهداف الآتية: 



الجهاد في الإسلام314

1. تعزيز السلم المجتمعي عبر الحوار البنّاء بين النخب العراقية.

2. تعزيز المسؤولية الوطنية ودعم التجربة الديمقراطية للدولة وبناء مؤسساتها.

في  والاستشارات  الاقتراحات  تقديم  عبر  المشكلات  حل  في  الدولة  مؤسسات  مساعدة   .3

مجالات مختلفة وعبر إصدارته المتنوعة وخبراءه المتنورين.

4. توسيع المشتركات بين الكيانات السياسية والاجتماعية عبر حوار محايد يعزز العلاقة بين 

المواطن والدولة.

الوسائل:

1. تنظيم الندوات والجلسات النقاشية في المجالات التي يعُنى بها المركز ومتابعة مخرجاتها 

في ظل تغطية إعلامية تعرِّف بها داخل العراق وخارجه.

2. إصدار الكتب والتقارير الاستراتيجية وإجراء الأبحاث والدراسات ونشرها ورقياً وإلكترونياً.

3. عقد شراكات مع مؤسسات محلية ودولية بحثية وأكاديمية ذات أهداف مشتركة.

4. التعاون مع جامعات عالية المستوى لإقامة الفعاليات العلمية والملتقيات الفكرية.

5. إنشاء دوائر بحوث ولجان متخصصة لتعزيز البحث العلمي.

6. عقد حوارات بين المختلفين لتعزيز الاندماج الاجتماعي.

هيكلية المركز

الداخلي  لنظامه  وفقاً  متشكّلة  إدارية  هيكلية  من   RCD للحوار الرافدين  مركز  يتكون 

س زيد الطالقاني بوصفه رئيساً للمجلس  تتضمن: مجلس الإدارة الذي يتكون من السيد المؤسِّ

وثمانية أعضاء، ومدير تنفيذي ونائبه، وهيأة مستشارين، وعدد من الأقسام العلمية والإدارية 

المراسم  وقسم  والمالية،  والقانونية  الإدارية  الشؤون  وقسم  والتطوير،  البحث  قسم  هي: 

والعلاقات العامة، إلى جانب مستشار الشؤون الثقافية والتعاون الدولي.

من  قليل  غير  عدد  الى  للحوار  الرافدين  مركز  تعرضّ  ومثمرة،  معطاة  مؤسسة  أي  مثل 

التحديات والمضايقات والاستهدافات التي حاولت النيل منه، إلا أنه أبى إلا أن تستمر مسيرته 

المؤزرة باستدامة العطاء وقوة الإرادة. 



315  حوار:)لرافدين للمركز امركز م

من  المتنوعة  إصداراته  عبر  يعُالجها  وعالمياً  وإقليميا  محلياً  قضايا  بعدة  المركز  يُعنى 

خلال المجالات الآتية: 

1. العلوم السياسية والعلاقات الدولية.

2. الاقتصاد والتنمية. 

3. الاجتماع.

4. الشؤون الفكرية ومعالجة الظواهر الاجتماعية. 

5. الشؤون الاستراتيجية والعسكرية.

6. التكنولوجيا والأمن السيبراني.

7. القضايا الدستورية والاجتماعية والقانونية.

8. الجغرافيا.

9. الدولة والمجتمع. 

10. البيئة والتغيّر المناخي. 

11. الذكاء الاصطناعي والتحولات الرقمية. 

صلات المركز البحثية والعلمية محلياً وإقليمياً ودولياً 

بوصفه مركزاً بحثياً يعمل على تعزيز الحوار مع الآخر، يحرص مركز الرافدين للحوار على 

عربية  بحثية  ومؤسسات  مراكز  مع  صلات  عقد  عبر  والبحثي  المعرفي  التعاون  جسور  مد 

وأجنبية حول العالم وذلك من خلال اتفاقيات تعاون مبرمة مع مؤسسات ومراكز على درجة 

من الأهمية على الصعيد العراقي والعربي والإقليمي والعالمي، منها »معهد الخدمة الخارجية« 

التابع لوزارة الخارجية العراقية، و»مركز الدراسات المصرفية« التابع للبنك المركزي العراقي، 

و»جامعة صلاح الدين في أربيل«، و»مجموعة الأزمات الدولية )ICG(«)بلجيكا(، و»المعهد 

العالمي للمياه والبيئة والصحة«)GIWEH( )سويسرا(، و»المعهد الفرنسي للأبحاث وتحليل 

و»مركز   ،)CICIR(»المعاصرة الدولية  للعلاقات  الصين  »معهد   ،)CFRP(»الدولية السياسة 

 ،)RIAC(»الروسي الدولية  الشؤون  و»مركز  الاستراتيجية«،  والدراسات  للبحوث  الإمارات 

»معهد السياسة والحكم« )GPTT( )إيران(، و»المعهد العربي للديمقراطية« )تونس(، و»مركز 

 ،)ISSI(في معهد الدراسات الاستراتيجية )CAMEA( أفغانستان والشرق الأوسط وإفريقيا

إسلام أباد )باكستان(، وغيرها من المؤسسات المهمة.



الجهاد في الإسلام316

استطاع مركز الرافدين للحوار RCD أن يكون رائداً في عقد المتلقيات وذلك عبر ملتقاه 

السنوي الأكبر )مُلتقى الرافدين( وهو ملتقى دولي يعقده المركز سنوياً في العاصمة بغداد، 

يناقش أبرز المواضيع والمستجدات على الصعيد المحلي والإقليمي والعالمي، ويوفر فضاءً 

التي يعُقد على أساسها بين النخب على الصعيد المحلي  لمناقشة الآراء في المجالات  حُراً 

ومؤسساتها  الدولة  بناء  لصالح  مخرجاته  ويسُخّر  الأهمية،  من  عالية  درجة  وعلى  والدولي 

وتعزيز ثقافة الحوار والتعايش على المستويات كافة. 

يتمتع المركز بدعم وتمويل من المؤسسات الراعية له عبر اتفاقات علنية ووفقاً للضوابط 

والتمويل بشفافية  الدعم  الإعلان عن مصادر هذا  النافذة، ويحرص على  العراقية  والقوانين 

الإدارة(  )مجلس  الإدارية  الهيأة  بإسهامات  المركز  لنشاطات  الدعم  هذا  ويتمثلّ  ووضوح. 

المنح  عن  فضلاً  والخارجية،  الداخلية  المشروطة  غير  والهدايا  والهبات  والمنح  والتبرعات 

المالية من المنظمات الدولية، ووكالات الأمم المتحدة، والجهات المانحة العراقية والدولية، 

والهيئات الإنسانية والتنموية والشركات الخاصة مثل )البنك المركزي العراقي )CBI(، وزارة 

 ،)BP( النفط العراقية، هيأة الاعلام والاتصالات، بعثة الاتحاد الأوروبي، شركة بريتش بتروليوم

الخير  وادي  شركة   ،)IEC( العراقي  الاقتصادي  المجلس   ،)TBI( للتجارة  العراقي  المصرف 

وتكنولوجيا  الانترنت  لخدمات  النافذة  شركة  الدولي،،  الثقة  مصرف  الزراعية،  للاستثمارات 

المعلومات، مجلس الأعمال العراقي، شركة وجه القمر للاستثمارات والمقاولات، شركة مدينة 

المعالي للاستثمارات والمقاولات، منصة تعليم(. 

المركز بدعم من مؤسسات عراقية رصينة مجازة قانوناً، أبرزها »الوطني من  كما يتمتع 

الألياف  تقنية  المتخصصة في مجال  العراق  في  والرائدة  الأولى  الشركة  تعد  التي  إيرثلنك« 

 )AsiaCell( »وأكبر مجهز لخدمات الإنترنت في العراق، وشركة »آسياسيل )FTTH( الضوئية

أول شركة اتصالات في العراق والمزود الرئيسي لخدمات الاتصالات النقالة والإنترنت عالية 

الجودة، وتملك قاعدة مشتركين وصلت إلى 19.7 مليون مشترك. و»مصرف العالم الإسلامي« 

أحد أهم المصارف العراقية في مجال التنمية الاقتصادية وهو شركة مساهمة خاصة أسسها 

نخبة من رجال الأعمال المعروفين محلياً وإقليمياً. 



317  حوار:)لرافدين للمركز امركز م

أولًا: الكتب المؤلفة

سنة النشرالمؤلفعنوان الكتابت

الاقتصاد العراقي بعد عام 12003
زين العابدين محمد عبدالحسين 

صادق علي حسن
2018

2
أهوار العراق ثلاث دراسات في البيئة والحيوان 

والسياحة

عبد علي الخفاف
حسين عليوي الزيادي
خالد كاطع الفرطوسي

2019

مجموعة خبراءمحاضرات في الشأن العراقي3
2019

4
بناء العراق الواقع والعلاقات الخارجية وحلم 

الديمقراطية
2020لقمان عبد الرحيم الفيلي

الاقتصاد السياسي للتعليم في العراق5
أ.د. كامل علاوي الفتلاوي
أ.د. حسن لطيف الزبيدي

2020

6
بين جيلين.. مجموعة حوارات متسلسلة بين شاب 

عراقي وأخيه الأكبر
2021لقمان عبد الرحيم الفيلي

7
البنك المركزي العراقي: الأدوار.. المهام.. وخيارات 

المستقبل
2021مجموعة مؤلفين

8
العراق 2020: التقرير الاستراتيجي لمركز الرافدين 

للحوار

مجموعة مؤلفين
تحرير:

أ.د. حسن لطيف الزبيدي
أ.د. أحمد سامي المعموري

أ.د. مقدام عبد الحسن الفياض

2021

9
الوجيز في خلافة الدول: دراسة قانونية في ضوء أحكام 

الاتفاقيات الدولية
2021د. أبوطالب هاشم أحمد الطالقاني

10
فلسفة أطر العلاقة البينية للايتيقيا والقانون: دراسة 

قانونية نقدية في الواقع وعالم ما بعد العلمانية
2021أ.د. إياد مطشر صيهود

2022أ. المتمرس د. عبد الأمير زاهدالعقد الاجتماعي عند الشيخ النائيني في العراق11

2022أ د. جواد كاظم لفته الكعبيرؤى جديدة لإدارة صناعة إستخراج النفط في العراق12

2022أ.د. وليد عبد جبرمشكلات عراقية معاصرة13



الجهاد في الإسلام318

سنة النشرالمؤلفعنوان الكتابت

14
العراق 2021 التقرير الاستراتيجي لمركز الرافدين 

للحوار

مجموعة مؤلفين
تحرير:

أ.د. حسن لطيف الزبيدي
أ.د. أحمد سامي المعموري

أ.د. مقدام عبد الحسن الفياض

2022

15
الصين وشركات التكنولوجيا أذرع التجسس ومصادر 

التفوق والهيمنة الرقمية

أ.د. حسن لطيف الزبيدي
د. كرار أنور البديري

د. أحمد أمين
2022

16
الفَسادُ الماليُّ والإداريُّ في العراق

رؤيةٌ جغرافيَّةٌ-سياسيَّةٌ
2023أ. د. حسين عليوي ناصر الزيادي

وليِّ الإنساني17ِّ 2023د. فاضل عبد الزَّهرة الغراويّانتهاكات داعش للقانون الدَّ

2023د. حسين الشهرستانيمصادر الطاقة ومستقبل البشرية18

2023مجموعة مؤلفيندراسات في الحركات الاسلامية المعاصرة في العراق19

20
الوجود الإسلامي في اوربا ومستقبله: دراسة في ضوء 

المصادر الاستشراقية المعاصرة
2023هبة حسين الرماحي

21
النجف الاشرف 2050

رؤية مستقبلية

مجموعة مؤلفين
تحرير: 

أ.د. حسن لطيف الزبيدي
أ.د. مقدام عبد الحسن الفياض

2023

22
تقويم عمل الحكومة العراقية خلال عامٍ كامل 

2022-2023
2023مجموعة مؤلفين

23
العراق عقدان ملتهبان: تناسل الازمات وامتناع 

الحلول )5 مجلدات(

مجموعة مؤلفين
تحرير:

أ.د. حسن لطيف الزبيدي
أ.د. أحمد سامي المعموري

أ.د. مقدام عبد الحسن الفياض
م.م. عمّر كريم حميد 

2024

2024د. دهام محمد العزاويكركوك العراقيَّة وصراع الهويَّات الفرعيَّة24

25
الأهمية الاقتصادية لميناء الفاو الكبير وانعكاسه على 

واقع التنمية المستدامة في العراق
أ.د. حميدة شاكر الإيدامي

أ. م. د. أمجد راضي الزاهدي
2024

26
العراق 2022: التقرير الاستراتيجي لمركز الرافدين 

للحوار

مجموعة مؤلفين
تحرير:

أ.د. حسن لطيف الزبيدي
أ.د. أحمد سامي المعموري

أ.د. مقدام عبد الحسن الفياض
أ.د. أسعد كاظم شبيب

2024

2024د. عماد هادي علو الربيعيالمؤسسة العسكرية العراقية 272003-2020



319  حوار:)لرافدين للمركز امركز م

سنة النشرالمؤلفعنوان الكتابت

28
العراق 2023: التقرير الاستراتيجي لمركز الرافدين 

للحوار

مجموعة مؤلفين
تحرير: 

أ.د. أسعد كاظم شبيب
أ.د. أحمد سامي المعموري

أ.د. مقدام عبد الحسن الفياض

2025

29
الانتفاضة الشعبية في العراق 1999 بعد استشهاد 
السيد الصدر )قدس(: المقدمات، المسارات، النتائج 

مجموعة مؤلفين 
تحرير:

أ.د. أسعد كاظم شبيب 
أ.د. مقدام عبد الحسن الفياض 

أ.د. أحمد سامي المعموري

2025

30
جمهوريات الاتحاد السوفيتي السابق: 

حقائق جديدة على أرضٍ قديمة 

مجموعة مؤلفين
تحرير: 

أ.د. أسعد كاظم شبيب
أ.د مقدام عبد الحسن الفياض 

عمّر كريم حميد 

2025

31
السياسة الأمريكية في الشرق الأوسط في عهدي ترامب 

وبايدن 2017 – 2024

مجموعة مؤلفين
تحرير: 

أ.د. أسعد كاظم شبيب
أ.د مقدام عبد الحسن الفياض 

عمّر كريم حميد 

2025

2025عبد الأمير المؤمنالنجف قبل الإسلام: حفريات في ذاكرة المنطقة32

33
السياسات الخضراء: إعادة تعريف التقدم في عصر 

الذكاء الاصطناعي
2025كتب مؤلفة

34
دور إيران في محددات التوازن الاستراتيجي في الشرق 

الأوسط )البرنامج النووي انموذجاً(
2025كتب مؤلفة

35
الجهاد في الاسلام دراسة تاريخية فقهية في مسألة 

الجهاد الابتدائي
2025كتب مؤلفة



الجهاد في الإسلام320

ثانياً: الترجمات

سنة النشرالمؤلفعنوان الترجمةت

2019مايكل شوارتزحرب بلا نهاية: سياق حرب العراق1

2019جيسون بريننمقدمة في الفلسفة السياسية2

2019بيتر كازناتشيفريع الموارد والنمو الاقتصادي3

2019عضيد داويشةالعراق تاريخ سياسي من الاستقلال الى الاحتلال4

2020كارولين مرجي الصايغالمرجعية الدينية الموقف الوطني في العراق بعد 52003

6
القاعدة والدولة الإسلامية وحركة الجهاد العالمية ما يحتاج الجميع 

الى معرفته
2021دانيال بايمن

2021كارتر مليكزيانأوهام النصر صحوة الأنبار وصعود الدولة الإسلامية7

8
شنّ حروب التمرد

روسُ المسُْتقََاةُ مِنْ حُروبِ التَّمرُّد بدْءًا مِنْ الفيت كونغ وُصُولً  الدُّ
وْلةَِ الإسلاميَّةِ إِلَ الدَّ

2021سيث ج. جونز

2021فرح شاكرالنظام الفيدرالي في العراق النشأة والأداء والأهمية9

الاتجاهات العالمية 102040
مجلس الاستخبارات 

الوطني الأمريكي
2021

الشيعة العرب.. المسلمون المنسيون11
كراهام فولر

رند الرحيم فرانك
2021

12
حكّام وعقائد وثروات

لماذا أثرى الغرب دون الشرق؟
2021جاردِ روبِن

13
جنود ومواطنون

التاريخ الشفوي لعملية »حرية العراق« من ساحة المعركة إلى 
البنتاغون

2021كارل ميرا

2021فاطمة شايانالأمن في منطقة الخليج14

15
بين الدولة واللادولة.. السياسة والمجتمع في كردستان العراق 

وفلسطين

مجموعة مؤلفين
تحرير:

گلستان گرُبَ
زابينه هوفمان

فرهاد إبراهيم سَيدر

2022

16
الإسلام الشيعي والسياسة

إيران والعراق ولبنان
2023جون أرمجاني



321  حوار:)لرافدين للمركز امركز م

سنة النشرالمؤلفعنوان الترجمةت

17
فهم العنف الديني: اكتشاف الراديكالية والارهاب في الدين من 

خلال دراسة حالات نموذجية

مجموعة مؤلفين
تحرير: 

جيمس دينگلي
مارسيلو موليكا

2023

18
الاقتصاد السياسي لعلاقة الاتحاد الاوربي مع العراق وإيران- تقويم 

لعلاقة السلام عبر التجارة
2023أمير كامل

2023محمد عاكف قومرالنظرة جديدة في العلاقات التركية العراقية - معضلة التعاون الجزئي19

20
الحرب الخفية: كيف تمكنت الصين من السيطرة على غفلة من 

النخب الأمريكية
روبرت سبولدينغ

سِث كوفمان
2023

الحرب والسلام السيبرانيان: الصراع الرقمي في الشرق الأوسط21

مجموعة مؤلفين
تحرير:

مايكل سيكستون
وإليزا كامبيل

2023

الركائز السبع: الأسباب الحقيقية لإضطراب الشرق الأوسط22

مجموعة مؤلفين
تحرير:

مايكل سيكستون
وإليزا كامبيل

2023

23
صعود روسيا: السياسة الخارجية لبوتين في الشرق الأوسط وشمال 

أفريقيا

مجموعة مؤلفين
تحرير:

مايكل سيكستون
وإليزا كامبيل

2023

2023بول ريكترالسفراء: الدبلوماسيون الأمريكيون على الخطوط الأمامية24

كيف أصبح العالم غنياً؟«25
مارك كوياما
جاريد روبين

2024

2024أندرو رادينبناء المؤسسات في البلدان الضعيفة: أولوية السياسات المحلية26

2024نيكو شْتير المعلومات والسلطة والديمقراطية: الحرية من بنات المعرفة 27

منظمة أوبك في القرن العشرين: من الصعود إلى الانحدار28
تحرير:

جوليانو غارافاني 
2024

2024سعود معنالأرض للجميع دليل النجاة للبشرية29

30
العراق في مواجهة العالم: صدّام، والولايات المتحّدة الأمريكية، 

ونظام ما بعد الحرب الباردة
2025سامْيَوَل هلفونت

2025أندرو جيه فليبرتالعراق: السلطة والأنظمة والهويات31



الجهاد في الإسلام322

ثالثاً: سلسلة الرسائل والأطروحات الجامعية 

سنة النشرالباحث/ةعنوان الرسالة / الأطروحةت

1
موقف إيران من الاجتياح العراقي للكويت 1990 

– 1991 دراسة تأريخية
2021رماح سعد مرهون المعموري

2
الأثر المترتب على مخالفة ضوابط تسبيب الحكم 

الجزائي في التشريع العراقي
)دراسة مقارنة(

م. م. يوسف فاضل طه حرز الدين
2021

2021د. لنجة صالح حمه طاهر حمه أمينصناديق الثروة السيادية دراسة قانونية مقارنة3

4
التنمية السياسية وأزماتها السياسية في العراق 

بعد عام 2003 
2021د. فرزدق علي التميمي

5
ديناميكيات القوى الصاعدة والمهيمنة في جنوب 

شرق آسيا
دراسة تحليلية وفق نظرية توازن المصالح

2021عمّر كريم حميد

6
الارهاب والنظام السياسي الدولي بعد أحداث 11 

أيلول سبتمبر 2001 رؤية مستقبلية.
2022د. خالد محمد طاهر شبر

7
الاستثمار الدولي

باعتماد أنموذج ICAPM واستثمارات الشركات 
الدولية

د. علي عبد الأمير فليفل
أ.د. حاكم محسن محمد الربيعي

2022

8
تمويل التنمية الاقتصادية في البلدان النامية

»العراق أنموذجا«
2022أ.م.د. إبراهيم جاسم جبار الياسري

9
المكان وأثره التنظيمي في القوى الاجتماعية 

والاقتصادية لمحافظة النجف الأشرف
2022د. عصام صباح إبراهيم 

10
عجز الموازنة العامة والتغير النقدي في العراق 

للمدة 1980 - 2015
2023أ.م.د. حسين شناوة مجيد

11
الحراك الاحتجاجي في العراق

حلم الديمقراطية: من النكوص الى الانبعاث
2023د. سيف حيدر الحسيني

2025د. باسم محمد يونسالمحيط الاقليمي ومحاربة الإرهاب في العراق12



323  حوار:)لرافدين للمركز امركز م

رابعاً: الإصدارات القادمة

سنة النشرفئة الإصدارعنوان الإصدارت

2025كتب مؤلفةالعراق 2024: التقرير الإستراتيجي لمركز الرافدين للجوار 1

2
صلاحيات رئيس الجمهورية في الأنظمة السياسية البرلمانية المعاصرة: 

النظام السياسي العراقي وفق دستور 2005 أنموذجاً
2025كتب مؤلفة

2025كتب مؤلفةمجلس الاتحاد العراقي: اشتراطات قانونية وتحديات عملية3

2025كتب مؤلفةبرامج الحكومات العراقية )2003 - 2025(4

2025كتب مؤلفةحدود العراق الدولية: من خرائط النزاع الى بوابة التعاون5

2025ترجمات الحرب الباردة في العالم الإسلامي6

2025كتب مؤلفةالشيعة في باكستان مسار التشكُّل والبحث عن مشروع جامع7



الجهاد في الإسلام324



325  حوار:)لرافدين للمركز امركز م




	مقدمة المركز
	مقدّمة المترجم
	تمهيد
	آية الله الشيخ نعمة الله صالحي نجف آبادي (1923-2006)
	سيرته ومؤلّفاته
	من «نجف آباد» إلى «قم»
	نضاله السياسي
	منهج سماحة الأستاذ صالحي في البحث والتحقيق
	مجموعة آثار آية الله صالحي
	أولاً: الآثار المطبوعة، والتي تشمل سبعة عشر كتاباً
	ثانياً: الآثار المخطوطة وغير المطبوعة، والتي تشمل الآتي أربعة أقسام
	ثالثاً: أشرطة التسجيل الصوتي لدروس خارج الفقه والرجال والتفسير




	مقدّمة المؤلّف
	الفصل الأوّل

	هل الأصل هو الحرب أم السِلم؟
	السِلمُ طبيعةٌ رئيسةٌ في المجتمعات
	الإحسانُ إلى الكافرين
	آيات الحرب والجهاد
	الفئة الأولى: الآيات المقيَّدة
	الفتنة لغةً
	حمل المطلقات على المقيّدات
	الفئة الثانية: الآيات المطْلَقة
	حروب النَّبيّ صلّى الله عليه وآله وسلّم كانت دفاعيّة
	رأي الشيخ محمَّد عبده
	حِفظُ السَّلامِ دَيدَنُ رَسولُ الله صلّى الله عليه وآله وسلّم وَسيرته
	الدَّعوةُ إِلى السِّلْمِ نِداءُ الفِطرة
	نقد آراء الفقهاء في ضوء القرآن الكريم وسيرة رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ
	عبارة الإمام الشافعي (150-204هـ)
	عبارة ابن الهمام الحنفي (790-861هـ)
	عبارة الشيخ الطوسي (385-460هـ)
	عبارة ابن إدريس (543-598هـ)
	عبارة العَلّامة الحلّي (648-726هـ)
	عبارة الشهيد الثاني، [زين الدين العاملي] (911-965هـ)
	عبارة صاحب الجواهر، [الشيخ محمَّد حسن النجفي الأصفهاني (1202-1266هـ)]
	الدعوةُ إلى الدين بقوّة السلاح!
	الدعوة المعقولة في ساحة الجهاد
	سَفَرُ الإمام عليّ عليهِ السَّلام إلى اليَمَن كان إرشاديًّا
	استدلال العَلّامة محمّد حسين الطباطبائي (1904-1981م)
	ردّ الفقهاء
	الجهاد المشروط بأمر الإمام المعصوم
	منشأ هذه الفكرة
	اللَبس في المطابقة بين الإمام العادل والإمام المعصوم
	الردّ على ما قيل في إذاعة صوت أمريكا
	الغارات المباغتة على الكفّار ابتداءً
	فتوى ابن الهمام الحنفي
	فتوى الشيخ الطوسي
	فتوى العَلّامة الحلّي
	فتوى الشهيد الثاني
	فتوى صاحب (الجواهر)
	ما يثير العَجَب في هذا الصدد 
	الصورة التي يرسمها العَلّامةُ الحلّي عن النَّبي الأكرم صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ
	هل تَعرَّضَ أهلُ الطائف لِلإِبادةِ الجماعية؟
	لم يُقتَل أحدٌ مِن الكفّار بالمنجنيق 
	وجوب الحرب الابتدائية مرّة واحدة في كلّ عام
	فتوى الإمام الشافعيّ
	فتوى الشيخ الطوسي
	فتوى المحقق الحلّي (602-676هـ)
	فتوى العلّامة [ابن المطهر] الحلّي (648-726ه)
	فتوى الشهيدَين
	فتوى المحقق الثاني [الكركي] (870-940ه)
	فتوى صاحب (جواهر الكلام)
	لزوم عدول الفقهاء عن هذه الفتوى
	سبب التهديد العسكري الذي وجهه النَّبيُّ سليمان عليهِ السَّلام
	فردٌ واحدٌ لمواجهة عشرة أفراد، وفردٌ واحدٌ لمواجهة فردَين
	النهج الذي سلكه المفسّرون
	القول بنسخ الآية 65 مِن سورة الأنفال لا يُعتَدّ به
	ما المراد مِن الجملة الخبرية؟
	اللوازم غير المطلوبة المترتبة على هذا القول
	استناد الشافعيّ إلى الرأي المنقول عن ابن عبّاس
	تشريعٌ يُهدد وجودَ الأمّة المسلِمة
	تعيين عدد أفراد العدوّ غير ممكن



	الفصل الثاني

	جهاد البُغاة
	مَطالبٌ حول آية «البغاة»
	تعريف الفقهاء لِـ«البُغاة»
	1. تعريف «البُغاة» في الفقه الحنبلي
	2. تعريف البغاة في الفقه الحنفي
	3. تعريف «البُغاة» في الفقه المالكيّ
	4. تعريف «البُغاة» في الفقه الشافعي
	5. تعريف «البُغاة» في الفقه الشيعي
	سؤالان عِلميّان معروضان على الفقهاء
	أقوال الفقهاء بناءً على الفرض المحال
	تبرير عمل الناكثين والقاسطين
	الاختلاف في شرط «البَغي»
	هل يجوز الخروج على الإمام الجائر؟
	حديث رسول الله صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ في مقابل رأي الفقهاء
	هل «البُغاة» يضمنون ما أُتلف من نفوس وأموال؟
	لزوم المناظرة مع «البُغاة» قبل خوض الحرب



	الفصل الثالث

	أسرى الحرب
	تحرير الأسرى بإحسان أو بفدية
	قول أصحاب الرأي في الأسرى
	أخذ الفدية [الفداء] لم يكن محظورًا
	نقد رأي المفسّرين
	مناقشة المطلب الأول
	المنشأ الأول لهذا القول
	رأيُ ابن جرير الطبريّ
	رأي الشّيخ الطوسيّ
	المعنى الصحيح لِلآية 67 مِن سورة الأنفال

	البُعد الاقتصادي في القبض على الأسير
	دفوعهم عن موقف النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ
	دفاع أبي عليّ الجُبائي
	دفاع صاحب المنار
	إشكال الألوسي
	الدفاع عن النَّبيّ صلَّى اللهُ عليهِ وآلهِ وسلَّمَ ضمن حديث يَروي بكائه
	دفاعٌ آخر بوضعِ حديث آخر
	استناد الشيخ الطوسيّ إلى هذا الحديث
	دِفاعٌ آخَر بِوَضعِ الحديث
	وجه العلاقة بين هذا الحديث والآية 165 مِن سورة آل عمران
	إفرازات الفكرة السائدة حول إبادة الأسرى!
	تاريخٌ مُبتدَعٌ لِلأنبياء عليهِم السَّلام
	هل إبادة الأسرى تؤدّي إلى تعزيز الدين؟
	الآية 67 مِن سورة الأنفال لا تتضمّن عتابًا
	مناقشة المطلب الثاني
	السلطةُ في حدّها الأدنى أو بالحدّ الأعلى؟

	مناقشة المطلب الثالث
	مناقشة المطلب الرابع
	مناقشة المطلب الخامس
	مناقشة المطلب السادس
	إبادة الأسرى الذين يُقبَض عليهم قبل انتهاء الحرب

	مناقشة في سند هذا الحديث
	نماذج من أحاديث طلحة بن زيد الموضوعة

	مراجعة لِسند الحديث
	الفتوى المستندة إلى حديث طلحة بن زيد
	البحث حول الإجماع
	البحث حول الأخبار
	اتّباع الفقهاء لِلشيخ الطوسيّ
	ما المراد مِن تقضّي الحرب؟
	هذه الفتوى مبنيّةٌ على التسامح
	تسامح ابن حمزة وابن إدريس
	تسامح العَلّامة الحلّي
	ما سبب هذا التسامح؟
	الفقهاء السنّة يرفضون هذه الفتوى
	الشُهرةُ لا تجبر ضعف السند
	ليس ثمّة سوابق تاريخية وفقهية لمحتوى حديث طلحة بن زيد
	مَشهدٌ لِساحةِ حَرب


	الفصل الرابع

	غنائم الحرب
	ما الغَنيمة؟
	ما الأنفال؟
	ما الفَيء؟
	دفع الوهم
	رأيُ الكُلَينيّ في الفَيء
	مَن يمتلك غنائم الحرب؟
	سبب نزول الآية
	مدلول آية الأنفال
	ما المراد من كون الأنفال لله؟
	هل آية الغَنيمة نسخت آية الأنفال؟
	آية الخمس وإيهام التناسب
	بمن يتعلّق الخُمس؟
	آيةُ الأَنفالِ تُفَسّرُ آيةَ الفَيء
	ضرورة عدم تداول الفَيء بين الأغنياء
	تقسيم الخمس على ستّة أسهم أو خمسة
	تقسيم الخمس في الفقه السنّي 
	مصرف الخمس في غير المصارف المذكورة في متن الآية
	﴿ذي القُربى﴾ بمعنى الإِمام!
	مَن هو مخاطَب آية الخمس؟
	ازدواجيةٌ في [تفسير] آية الخمس 
	الإشكال الفقهيّ في خُمس المعادن والغوص والكنز
	الفرق بين الغوّاص والصيّاد؟
	عدّوا الخمسَ مُلكًا شخصيًا للإمام
	خمسةُ أقوال في «ذي القُربى»
	التعارض في أقوال الشيخ الطوسيّ
	الصدقات أوساخ النّاس!
	كيف تسرَّبَت هذه الفكرةُ إلى روايات الشيعة؟
	الخلفاء العبّاسيون في هالةٍ من القداسة



	المصادر
	مركز الرافدين للحوار:(R.C.D)





